



This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

We also ask that you:

- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + *Refrain from automated querying* Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

### About Google Book Search

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at <http://books.google.com/>



## A propos de ce livre

Ceci est une copie numérique d'un ouvrage conservé depuis des générations dans les rayonnages d'une bibliothèque avant d'être numérisé avec précaution par Google dans le cadre d'un projet visant à permettre aux internautes de découvrir l'ensemble du patrimoine littéraire mondial en ligne.

Ce livre étant relativement ancien, il n'est plus protégé par la loi sur les droits d'auteur et appartient à présent au domaine public. L'expression "appartenir au domaine public" signifie que le livre en question n'a jamais été soumis aux droits d'auteur ou que ses droits légaux sont arrivés à expiration. Les conditions requises pour qu'un livre tombe dans le domaine public peuvent varier d'un pays à l'autre. Les livres libres de droit sont autant de liens avec le passé. Ils sont les témoins de la richesse de notre histoire, de notre patrimoine culturel et de la connaissance humaine et sont trop souvent difficilement accessibles au public.

Les notes de bas de page et autres annotations en marge du texte présentes dans le volume original sont reprises dans ce fichier, comme un souvenir du long chemin parcouru par l'ouvrage depuis la maison d'édition en passant par la bibliothèque pour finalement se retrouver entre vos mains.

## Consignes d'utilisation

Google est fier de travailler en partenariat avec des bibliothèques à la numérisation des ouvrages appartenant au domaine public et de les rendre ainsi accessibles à tous. Ces livres sont en effet la propriété de tous et de toutes et nous sommes tout simplement les gardiens de ce patrimoine. Il s'agit toutefois d'un projet coûteux. Par conséquent et en vue de poursuivre la diffusion de ces ressources inépuisables, nous avons pris les dispositions nécessaires afin de prévenir les éventuels abus auxquels pourraient se livrer des sites marchands tiers, notamment en instaurant des contraintes techniques relatives aux requêtes automatisées.

Nous vous demandons également de:

- + *Ne pas utiliser les fichiers à des fins commerciales* Nous avons conçu le programme Google Recherche de Livres à l'usage des particuliers. Nous vous demandons donc d'utiliser uniquement ces fichiers à des fins personnelles. Ils ne sauraient en effet être employés dans un quelconque but commercial.
- + *Ne pas procéder à des requêtes automatisées* N'envoyez aucune requête automatisée quelle qu'elle soit au système Google. Si vous effectuez des recherches concernant les logiciels de traduction, la reconnaissance optique de caractères ou tout autre domaine nécessitant de disposer d'importantes quantités de texte, n'hésitez pas à nous contacter. Nous encourageons pour la réalisation de ce type de travaux l'utilisation des ouvrages et documents appartenant au domaine public et serions heureux de vous être utile.
- + *Ne pas supprimer l'attribution* Le filigrane Google contenu dans chaque fichier est indispensable pour informer les internautes de notre projet et leur permettre d'accéder à davantage de documents par l'intermédiaire du Programme Google Recherche de Livres. Ne le supprimez en aucun cas.
- + *Rester dans la légalité* Quelle que soit l'utilisation que vous comptez faire des fichiers, n'oubliez pas qu'il est de votre responsabilité de veiller à respecter la loi. Si un ouvrage appartient au domaine public américain, n'en déduisez pas pour autant qu'il en va de même dans les autres pays. La durée légale des droits d'auteur d'un livre varie d'un pays à l'autre. Nous ne sommes donc pas en mesure de répertorier les ouvrages dont l'utilisation est autorisée et ceux dont elle ne l'est pas. Ne croyez pas que le simple fait d'afficher un livre sur Google Recherche de Livres signifie que celui-ci peut être utilisé de quelque façon que ce soit dans le monde entier. La condamnation à laquelle vous vous exposeriez en cas de violation des droits d'auteur peut être sévère.

## À propos du service Google Recherche de Livres

En favorisant la recherche et l'accès à un nombre croissant de livres disponibles dans de nombreuses langues, dont le français, Google souhaite contribuer à promouvoir la diversité culturelle grâce à Google Recherche de Livres. En effet, le Programme Google Recherche de Livres permet aux internautes de découvrir le patrimoine littéraire mondial, tout en aidant les auteurs et les éditeurs à élargir leur public. Vous pouvez effectuer des recherches en ligne dans le texte intégral de cet ouvrage à l'adresse <http://books.google.com>



820  
VR3.L.1764

6131

Bought from Hatchwell

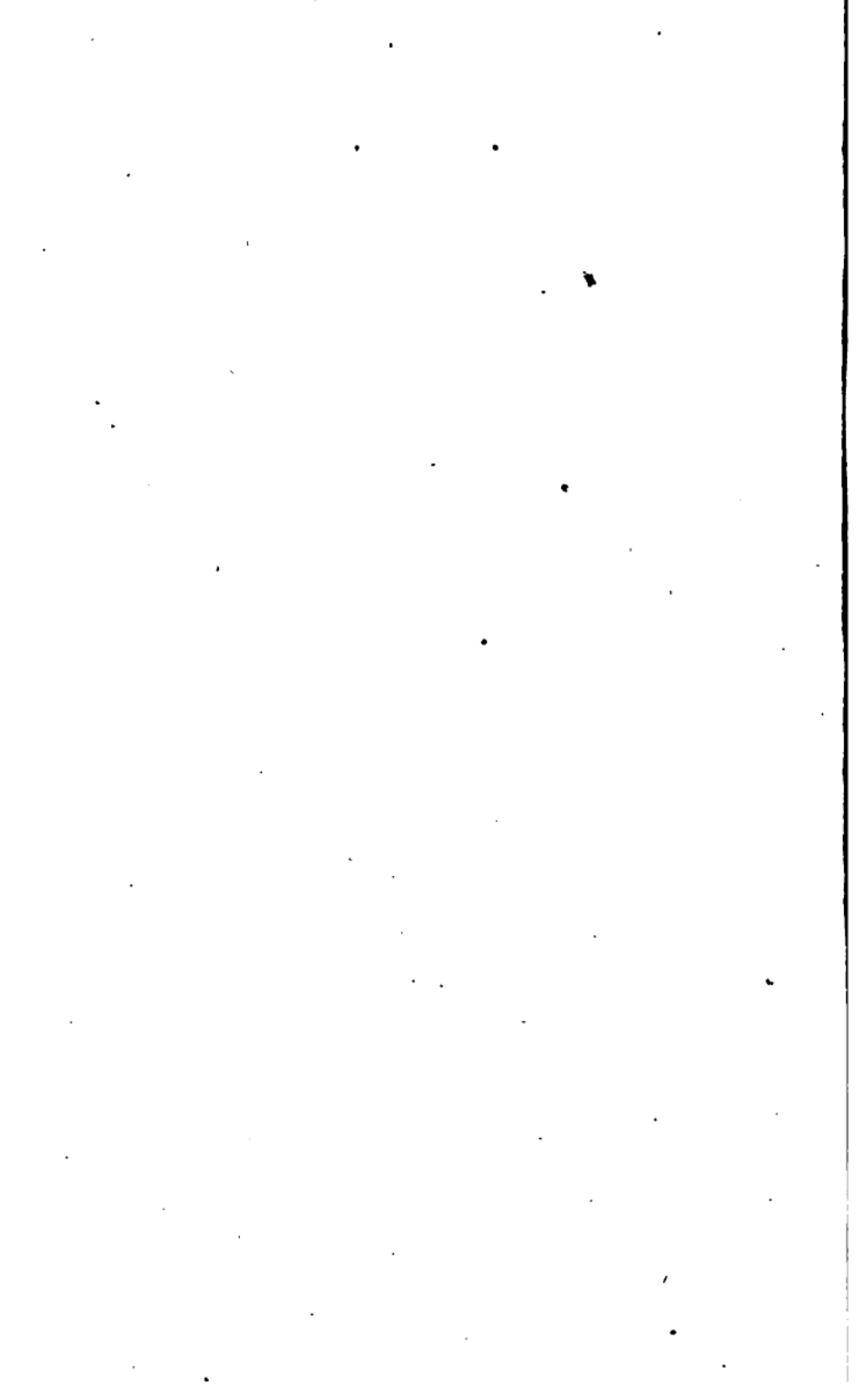
R. W. Beaudesert

VR3.L.1764 (4)



OFF





LETTERS  
ÉCRITES DE LA  
MONTAGNE.

PAR J. J. ROUSSEAU.

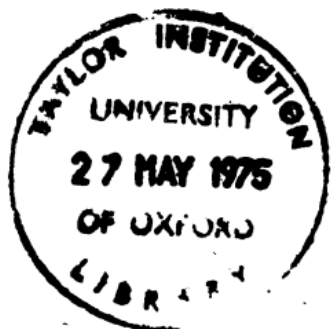
EN DEUX PARTIES.



AMSTERDAM,

Chez MARC MICHEL REY.,

M D C C L X I V.



WATKIN

14 STATION HILL

OXFORD

## AVERTISSEMENT.

C'EST revenir tard, je le sens, sur un sujet trop rebattu & déjà presque oublié. Mon état, qui ne me permet plus aucun travail suivi, mon aversion pour le genre polémique, ont causé ma lenteur à écrire & ma répugnance à publier. J'aurois même tout à fait supprimé ces Lettres, ou plutôt je ne les aurois point écrites, s'il n'eut été question que de moi: Mais ma Patrie ne m'est pas tellement devenue étrangère que je puisse voir tranquillement opprimer ses Citoyens, surtout lorsqu'ils n'ont compromis leurs droits qu'en défendant ma Cause. Je serois le dernier des hommes si dans une telle occasion j'écoutois un sentiment qui n'est plus ni douceur ni patience, mais foiblesse & lacheté, dans celui qu'il empêche de remplir son devoir.

Rien de moins important pour le public, j'en conviens, que la matière de ces Lettres. La Constitution d'une petite République, le sort d'un petit particulier, l'exposé de quelques injustices, la réfutation de quelques sophismes; tout cela n'a rien en soi d'assez considérable pour mériter beaucoup de Lecteurs: Mais si mes sujets sont petits mes objets sont grands, & dignes de l'attention de tout honnête homme. Laissons Genève à sa place, & Rousseau dans sa dépréssion; mais la Religion, mais la libér-

## A V E R T I S S E M E N T.

té, la justice! voila, qui que vous soyez, ce qui n'est pas au dessous de vous.

Qu'on ne cherche pas même ici dans le style le dédommagement de l'aridité de la matière. Ceux que quelques traits heureux de ma plume ont si fort irrités trouveront de quoi s'apaiser dans ces Lettres. L'honneur de défendre un opprimé eut enflammé mon cœur si j'avois parlé pour un autre. Réduit au triste emploi de me défendre moi-même, j'ai du me borner à raisonner; m'échauffer eut été m'avilir. J'aurai donc trouvé grâce en ce point devant ceux qui s'imaginent qu'il est essentiel à la vérité d'être dite froidelement; opinion que pourtant j'ai peine à comprendre. Lorsqu'une vive persuasion nous anime, le moyen d'employer un langage glacé? Quand Archimede tout transporté courroit nud dans les rues de Syracuse, en avoit-il moins trouvé la vérité parce qu'il se passionnoit pour elle? Tout au contraire, celui qui la sent ne peut s'abstenir de l'adorer; celui qui demeure froid ne l'a pas vue.

Quoi qu'il en soit, je prie les Lecteurs de vouloir bien mettre à part mon beau style, & d'examiner seulement si je raisonne bien ou mal; car enfin, de cela seul qu'un Auteur s'exprime en bons termes, je ne vois pas comment il peut s'ensuivre que cet Auteur ne fait ce qu'il dit.

# ERRATA

Pour l'édition des Lettres Ecrites de la  
Montagne.

PAR Mr. J. J. ROUSSEAU.

Page 59 Ligne 8. Certainement, *lisez* très certainement.

— 92 — 19. émerveillés, *lisez* émerveillées.

— 134 — 18, 19, 20, ne doivent point être en Italique ni former un alinea, mais s'écrire à la suite des précédentes & du même caractère.

— 138 — 14. dit-on, doit être en Italique, comme le reste de la ligne.

— 161 — 12. l'a fait, *lisez* la fait.

— 162 — 5. tel est, *lisez* telle est.

— 173 — 6. passer, ajoutez une virgule.

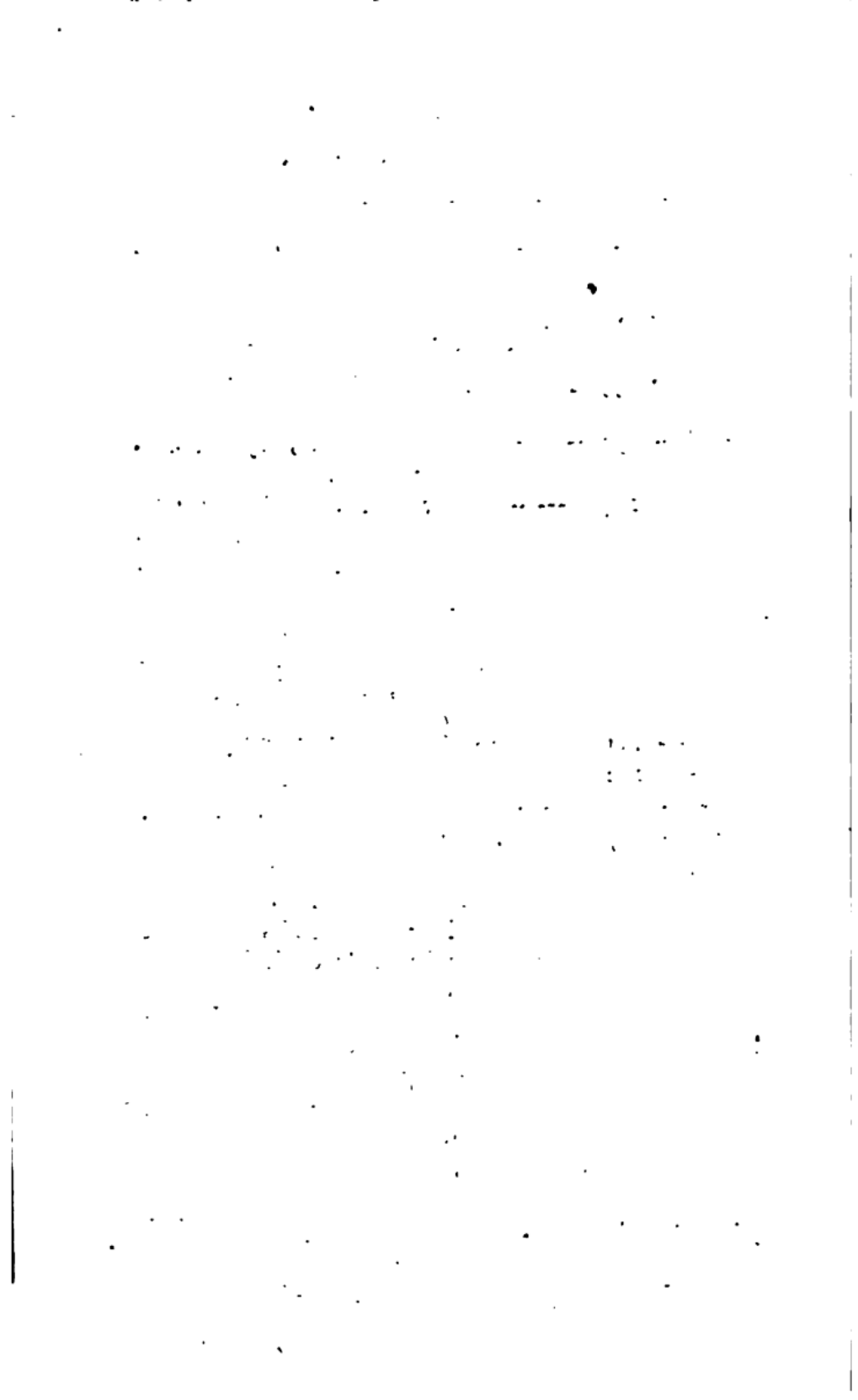
— 183 — 17. & *lisez* ou.

— 235 — 11. ôtez le passage qui suit  
Avant d'avoir assez affermis leur puissance ils voulurent usurper le droit de mettre des impôts.

& substituez y celui ci :  
Ils avoient doucement usurpé le droit de mettre des impôts; mais avant d'avoir assez affermis leur puissance ils voulurent abuser de ce droit.

— 254 — 22. pour ainsi, *lisez* pour ainsi dire.

— 286 — 1. ne fut, *lisez* fut



T A B L E  
D E S  
L E T T R E S

Et de leur contenu.

PREMIERE PARTIE.

L E T T R E P R E M I E R E .      Pag. 1

*Etat de la question par rapport à l'Auteur. Si elle est de la compétence des Tribunaux civils. Manière injuste de la résoudre.*

L E T T R E   II .

*De la Religion de Genève. Principes de la Réformation. L'Auteur entame la discussion des miracles.*

L E T T R E   III .

*Continuation du même Sujet. Court examen de quelques autres accusations.*

L E T T R E   IV .

*L'Auteur se suppose coupable; il compare la procédure à la Loi.*

L E T T R E   V .

*Continuation du même Sujet. Jurisprudence tirée des procédures faites en cas semblables. But de l'Auteur en publiant la profession de foi.*

L E T T R E   VI .

*S'il est vrai que l'Auteur attaque les Gouvernemens. Courte analyse de son Livre. La procédure faite à Genève est sans exemple, & n'a été suivie en aucun pays.*

## SECONDE PARTIE.

LETTRE VII. Pag. 221  
Etat présent du Gouvernement de Genève, fixé par l'Edit de la Médiation.

LETTRE VIII. 261  
Esprit de cet Edit. Contrepoids qu'il donne à la Puissance aristocratique. Entreprise du petit Conseil d'anéantir ce contrepoids par voie de fait. Examen des inconvénients allégués. Système des Edits sur les emprisonnements.

LETTRE IX. 319  
Manière de raconter de l'Assemblée des Lettres écrites de la Campagne. Son vrai but dans cet Ecrit. Choix de ces exemples. Caractère de la Bourgeoisie de Genève. Preuve par les faits. Conclusion.

## F I N.

## AVIS au Relieur.

Il y a 4 Cartons qui se trouvent imprimés avec la feuille marquée d'une étoile, la Relieur aura soin de les placer exactement à leur place.

# LETTRES ÉCRITES DE LA MONTAGNE.

---

## PREMIERE LETTRE.

NON, Monsieur, je ne vous blâme point de ne vous être pas joint aux Réprésentans pour soutenir ma cause. Loin d'avoir approuvé moi-même cette démarche, je m'y suis opposé de tout mon pouvoir, & mes parens s'en sont retirés à ma sollicitation. L'on s'est tu quand il falloit parler; on a parlé quand il ne reloit qu'à se taire. Je prévis l'inutilité des représentations, j'en pressentis les conséquences : je jugeai que leurs suites inévitables troubleroient le repos public, ou changerоient la constitution de l'Etat. L'événement a trop justifié mes craintes. Vous voila réduits à l'alternative qui m'effraioit. La crise où vous êtes exige une autre délibération dont je ne suis plus l'objet. Sur ce qui a été fait vous demandez ce que vous devez faire : vous considérez que l'effet de ces démarches , étant relatif au corps de la Bour-

A

geoisie, ne retombera pas moins sur ceux qui s'en sont abstenus que sur ceux qui les ont faites. Ainsi, quels qu'aient été d'abord les divers avis, l'intérêt commun doit ici tout réunir. Vos droits réclamés & attaqués ne peuvent plus demeurer en doute; il faut qu'ils soient reconnus ou anéantis, & c'est leur évidence qui les met en peril. Il ne falloit pas approcher le flambeau durant l'orage; mais aujourd'hui le feu est à la maison.

Quoiqu'il ne s'agisse plus de mes intérêts, mon honneur me rend toujours partie dans cette affaire; vous le savez, & vous me consultez toutefois comme un homme neutre; vous supposez que le préjugé ne m'aveuglera point & que la passion ne me rendra point injuste: je l'espere aussi; mais dans des circonstances si délicates, qui peut répondre de soi? Je sens qu'il m'est impossible de m'oublier dans une querelle dont je suis le sujet, & qui a mes malheurs pour première cause. Que ferai-je donc, Monsieur, pour répondre à votre confiance & justifier votre estime autant qu'il est en moi? Le voici. Dans la juste défiance de moi-même, je vous dirai moins mon avis que mes raisons: vous les pèserez, vous comparerez, & vous choisirez. Faites plus; défiez-vous toujours, non de mes intentions; Dieu le fait, elles sont pures; mais de mon jugement.

L'homme le plus juste , quand il est ulcéré voit rarement les choses comme elles sont. Je ne veux sûrement pas vous tromper , mais je puis me tromper ; je le pourrois en toute autre chose , & cela doit arriver ici plus probablement. Tenez-vous donc sur vos gardes , & quand je n'aurai pas dix fois raison ne me l'accordez pas une.

Voila , Monsieur , la précaution que vous devez prendre , & voici celle que que je veux prendre à mon tour. Je commencerai par vous parler de moi , de mes griefs , des durs procédés de vos Magistrats ; quand cela sera fait & que j'aurai bien soulagé mon cœur , je m'oublierai moi-même ; je vous parlerai de vous , de votre situation , c'est-à-dire , de la République ; & je ne crois pas trop présumer de moi , si j'espere , au moyen de cet arrangement , traiter avec équité la question que vous me faites.

J'ai été outragé d'une maniere d'autant plus cruelle que je me fatois d'avoir bien mérité de la Patrie. Si ma conduite eut eu besoin de grâce , je pouvois raisonnablement espérer de l'obtenir. Cependant , avec un empressement sans exemple , sans avertissement , sans citation , sans examen , on s'est hâté de flétrir mes Livres ; on a fait plus ; sans égard pour mes malheurs pour mes maux pour mon état ; on a décrété ma personne avec la même précipita-

tion; l'on ne m'a pas même épargné les termes qu'on emploie pour les malfaiteurs. Ces Messieurs n'ont pas été indulgents, ont-ils du moins été justes? C'est ce que je veux rechercher avec vous. Ne vous effrayez pas; je vous prie, de l'étendue que je suis forcé de donner à ces Lettres. Dans la multitude de questions qui se présentent, je voudrois être sobre en paroles: mais, Monsieur, quoi qu'on puisse faire, il en faut pour raisonner.

Rassemblons d'abord les motifs qu'ils ont donnés de cette procédure, non dans le réquisitoire, non dans l'arrêt, porté dans le secret, & resté dans les ténèbres (1); mais dans les réponses du Conseil aux Réprésentations des Citoyens & Bourgeois, ou plutôt dans les Lettres écrites de la Campagne: ouvrage qui leur sert de manifeste, & dans lequel seul ils daignent raisonner avec vous.

(1) Ma famille demanda par Requête communication de cet Arrêt. Voici la réponse.

*Du 25 Juin 1762.*

*„ En Conseil ordinaire, vu la présente Requête, arrêté qu'il n'y a lieu d'accorder aux suppliants les fins d'icelle.*

**L U L L I N.**

L'Arrêt du Parlement de Paris fut imprimé aussitôt que rendu. Imaginez ce que c'est qu'un Etat libre où l'on tient cachés de pareils Décrets contre l'honneur & la liberté des Citoyens!

„ Mes Livres font, „ disent - ils , „ impies  
„ scandaleux téméraires , pleins de blasphèmes  
„ & de calomnies contre la Religion. Sous  
„ l'apparence des doutes l'Auteur y a rassem-  
„ blé tout ce qui peut tendre à sapper , ébran-  
„ ler & détruire les principaux fondemens de  
„ la Religion Chrétienne révélée.

„ Ils attaquent tous les Gouvernemens.

„ Ces Livres font d'autant plus dangereux  
„ & répréhensibles qu'ils font écrits en Fran-  
„ çois ; du style le plus séducteur , qu'ils pa-  
„ roissent sous le nom & la qualification d'un  
„ Citoyen de Genève , & que , selon l'inten-  
„ tion de l'Auteur , l'Emile doit servir de gui-  
„ de aux peres & meres aux précepteurs.

„ En jugeant ces livres , il n'a pas été pos-  
„ sible au Conseil de ne jeter aucun regard  
„ sur celui qui a été présumé l'Auteur."

Au reste , le Décret porté contre moi , n'est „ ,  
continuent - ils , „ ni un jugement ni une sen-  
„ tence , mais un simple appointement provi-  
„ soire qui laisseoit dans leur entier mes ex-  
„ ceptions & défenses , & qui dans le cas pré-  
„ vu servoit de préparatoire à la procédure  
„ prescrite par les Edits & par l'Ordonnance  
„ ecclésiastique. "

A cela les Réprésentans , sans entrer dans  
l'examen de la doctrine , objecterent ; „ que  
„ le Conseil avoit jeté sans formalités prélimi-

## 6 P R E M I E R E

„ naîtres : que l'Article 88 de l'Ordonnance ecclésiastique avoit été violé dans ce jugement : „ que la procédure faite en 1562 contre Jean Morelli à forme de cet Article en monstroit clairement l'usage, & donnoit par cet exemple une jurisprudence qu'on n'auroit pas du mépriser ; que cette nouvelle maniere de procéder étoit même contraire à la regle du Droit naturel admise chez tous les peuples , laquelle exige que nul ne soit condamné sans avoir été entendu dans ses défenses ; qu'on ne peut flétrir un ouvrage sans flétrir en même tems l'Auteur dont il porte le nom ; qu'on ne voit pas quelles exceptions & défenses il reste à un homme déclaré impie, téméraire, scandaleux , dans ses écrits , & après la sentence rendue & exécutée contre ces mêmes écrits, puisque les choses n'étant point susceptibles d'infamie , celle qui résulte de la combustion d'un Livre par la main du Bourreau réjaillit nécessairement sur l'Auteur : d'où il suit qu'on n'a pu enlever à un Citoyen le bien le plus précieux , l'honneur ; qu'on ne pouvoit détruire sa réputation , son état , sans commencer par l'entendre ; que les ouvrages condannés & flétris méritoient du moins autant de support & de tolérance que divers autres écrits où l'on fait de cruelles satyres sur la Religion , & qui ont été répan-

„ d'ys & même imprimés dans la Ville : qu'en-  
„ fin par rapport aux Gouvernemens , il a tou-  
„ jours été permis dans Genève de raisonner  
„ librement sur cette matière générale , qu'on  
„ n'y défend aucun Livre qui en traite , qu'on  
„ n'y flétrit aucun Auteur pour en avoir trai-  
„ té , quel que soit son sentiment ; & que ,  
„ loin d'attaquer le Gouvernement de la Ré-  
„ publique en particulier , je ne laisse échapper  
„ aucune occasion d'en faire l'éloge . “

A ces objections il fut repliqué de la part  
du Conseil ; „ que ce n'est point manquer à la  
„ règle qui veut que nul ne soit condanné sans  
„ l'entendre , que de condamner un livre après  
„ en avoir pris lecture & l'avoir examiné suf-  
„ fisamment : que l'Article 88 des Ordonnans  
„ ces n'est applicable qu'à un homme qui dog-  
„ matise & non à un Livre destructif de la  
„ Religion Chrétienne : qu'il n'est pas vrai que  
„ la flétrissure d'un ouvrage se communique à  
„ l'Auteur , lequel peut n'avoir été qu'impru-  
„ dent ou maladroit : qu'à l'égard des ouvrages  
„ scandaleux tolérés ou même imprimés dans  
„ Genève , il n'est pas raisonnable de prétен-  
„ dre que pour avoir dissimulé quelquefois , un  
„ Gouvernement soit obligé de dissimuler tou-  
„ jours ; que d'ailleurs les Livres où l'on ne  
„ fait que tourner en ridicule la Religion ne  
„ sont pas à beaucoup près aussi punissables .

„ que ceux où sans détour on l'attaque par le  
„ raisonnement. Qu'enfin ce que le Conseil doit  
„ au maintien de la Religion Chrétienne dans  
„ sa pureté, au bien public, aux Loix, & à  
„ l'honneur du Gouvernement lui ayant fait  
„ porter cette sentence, ne lui permet ni de  
„ la changer ni de l'affoiblir. “

Ce ne sont pas là toutes les raisons objections & réponses qui ont été alléguées de part & d'autre, mais ce sont les principales & elles suffisent pour établir par rapport à moi la question de fait & de droit.

Cependant comme l'objet, ainsi présenté, demeure encore un peu vague, je vais tâcher de le fixer avec plus de précision, de peur que vous n'étendiez ma défense à la partie de cet objet que je n'y veux pas embrasser.

Je suis homme & j'ai fait des Livres; j'ai donc fait aussi des erreurs (2). J'en apperceois moi-même en assez grand nombre: je ne doute pas que d'autres n'en voyent beaucoup davantage.

---

(2) Exceptons si l'on veut, les Livres de Géométrie & leurs Auteurs. Encore s'il n'y a point d'erreurs dans les propositions mêmes, qui nous assurera qu'il n'y en ait point dans l'ordre de déduction, dans le choix, dans la méthode? Euclide démontre, & parvient à son but: mais quel chemin prend-il? combien n'erre-t-il pas dans sa route? La science a beau être infaillible; l'homme qui la cultive se trompe souvent.

## L E T T R E ,

tage, & qu'il n'y en ait bien plus encore que ni moi ni d'autres ne voyons point. Si l'on ne dit que cela j'y souscris.

Mais quel Auteur n'est pas dans le même cas, ou s'ose flatter de n'y pas être ? Là-dessus donc, point de dispute. Si l'on me refute & qu'on ait raison, l'erreur est corrigée & je me tais. Si l'on me réfute & qu'on ait tort, je me tais encore ; dois-je répondre du fait d'autrui ? En tout état de cause, après avoir entendu les deux Parties, le public est juge, il prononce, le Livre triomphe ou tombe, & le procès est fini.

Les erreurs des Auteurs sont souvent fort indifférentes ; mais il en est aussi de dommageables, même contre l'intention de celui qui les commet. On peut se tromper au préjudice du public comme au sien propre ; on peut nuire innocemment. Les controverses sur les matières de jurisprudence, de morale, de Religion tombent fréquemment dans ce cas. Nécessairement un des deux disputans se trompe, & l'erreur sur ces matières important toujours devient faute ; cependant on ne la punit pas quand on la présume involontaire. Un homme n'est pas coupable pour nuire en voulant servir, & si l'on poursuivoit criminellement un Auteur pour des fautes d'ignorance ou d'inadvertance, pour de mauvaises maximes qu'en

20 . P R E M I E R E

pourroit tirer de ses écrits très, conséquemment mais contre son gré, quel Ecrivain pourroit se mettre à l'abri des poursuites ? Il faudroit être inspiré du Saint Esprit pour se faire Auteur & n'avoir que des gens inspirés du Saint Esprit pour juges.

Si l'on ne m'impute que de pareilles fautes, je ne m'en défends pas plus que des simples erreurs. Je ne puis affirmer n'en avoir point commis de telles, parce que je ne suis pas un Ange ; mais ces fautes qu'on prétend trouver dans mes Ecrites peuvent fort bien n'y pas étre, parce que ceux qui les y trouvent ne sont pas des Anges, non plus. Hommes & sujets à l'erreur ainsi que moi, sur quoi prétendent ils que leur raison soit l'arbitre de la mienne & que je sois punissable pour n'avoir pas pensé comme eux ?

Le public est donc aussi le juge de semblables fautes ; son blâme en est le seul châtiment. Nul ne peut se soustraire à ce Juge, & quant à moi je n'en appelle pas. Il est vrai que si le Magistrat trouve ces fautes nuisibles il peut défendre le Livre qui les contient ; mais je le répète ; il ne peut punir pour cela l'Auteur qui les a commises ; puisque ce seroit punir un délit qui peut étre involontaire ; & qu'on ne doit punir dans le mal que la volonté. Ainsi ce n'est point encore là ce dont il s'agit.

Mais il y a bien de la différence entre un Livre qui contient des erreurs nuisibles & un Livre pernicieux. Des principes établis , la chaîne d'un raisonnement suivi , des conséquences déduites manifestent l'intention de l'Auteur , & cette intention dépendant de sa volonté rentrée sous la juridiction des Loix. Si cette intention est évidemment mauvaise , ce n'est plus erreur , ni faute , c'est crime ; ici tout change. Il ne s'agit plus d'une dispute littéraire dont le public juge selon la raison , mais d'un procès criminel qui doit être jugé dans les Tribunaux selon toute la rigueur des Loix ; telle est la position critique où m'ont mis des Magistrats qui se disent justes & des Ecrivains zélés qui les trouvent trop cléments. Sitôt qu'on m'apprête des prisons , des bourreaux , des chaînes , quiconque m'accuse est un délateur ; il fait qu'il n'attaque pas seulement l'Auteur mais l'homme , il fait que ce qu'il écrit peut influer sur mon sort (3) ; ce n'est plus à ma seule

(3) Il y a quelques années qu'à la première apparition d'un Livre célèbre je résolus d'en attaquer les principes , que je trouvois dangereux. J'exécutois cette entreprise quand j'appris que l'Auteur était poursuivi. A l'instant je jettai mes feuilles au feu , jugeant qu'aucun devoir ne pouvoit autoriser la basseffe de s'unir à la foule pour accabler un homme d'honneur opprimé. Quand tout fut pacifié j'eus occasion de dire mon sentiment sur le mé-

réputation qu'il en veut, c'est à mon honneur, à ma liberté, à ma vie.

Ceci, Monsieur, nous ramene tout d'un coup à l'état de la question dont il me paroît que le public s'écarte. Si j'ai écrit des choses répréhensibles on peut m'en blâmer, on peut supprimer le Livre. Mais pour le flétrir, pour m'attaquer personnellement, il faut plus; la faute ne suffit pas, il faut un délit, un crime; il faut que j'aye écrit à mauvaise intention un Livre pernicieux, & que cela soit prouvé, non comme un Auteur prouve qu'un autre Auteur se trompe, mais comme un accusateur doit convaincre devant le Juge l'accusé. Pour être traité comme un malfaiteur il faut que je sois convaincu de l'être. C'est la première question qu'il s'agit d'examiner. La seconde, en supposant le délit constaté, est d'en fixer la nature, le lieu où il a été commis, le tribunal qui doit en juger, la Loi qui le condanne, & la peine qui doit le punir. Ces deux questions une

me sujet dans d'autres Ecrits; mais je l'ai dit sans nommer le Livre ni l'Auteur. J'ai cru devoir ajouter ce respect pour son malheur à l'estime que j'eus toujours pour sa personne. Je ne crois point que cette façon de penser me soit particulière; elle est commune à tous les honnêtes gens. Sitôt qu'une affaire est portée au criminel, ils doivent se taire, & moins qu'ils ne soient appellés pour témoigner.

fois résolues décideront si j'ai été traité justement ou non.

Pour savoir si j'ai écrit des Livres pernicieux il faut en examiner les principes, & voir ce qu'il en résulteroit si ces principes étoient admis. Comme j'ai traité beaucoup de matieres, je dois me restringre à celles sur lesquelles je suis poursuivi, savoir, la Religion & le Gouvernement. Commençons par le premier article, à l'exemple des juges qui ne se sont pas expliqués sur le second.

On trouve dans l'Emile la profession de foi d'un Prêtre Catholique, & dans l'Héloïse celle d'une femme dévote: Ces deux Pièces s'accordent assez pour qu'on puisse expliquer l'une par l'autre, & de cet accord on peut présumer avec quelque vraisemblance que si l'Auteur qui a publié les Livres où elles sont contenues ne les adopte pas en entier l'une & l'autre; du moins il les favorise beaucoup. De ces deux professions de foi la première étant la plus étendue & la seule où l'on ait trouvé le corps du délit, doit être examinée par préférence.

Cet examen, pour aller à son but, rend encore un éclaircissement nécessaire. Car remarquez bien qu'éclaircir & distinguer les propositions que brouillent & confondent mes accusateurs, c'est leur répondre. Comme ils disputent contre l'évidence, quand la question est

bien posée, ils sont réfutés.

Je distingue dans la Religion deux parties, outre la forme du culte, qui n'est qu'un cérémonial. Ces deux parties font le dogme & la morale. Je divise les dogmes encore en deux parties; savoir, celle qui posant les principes de nos devoirs sert de base à la morale, & celle qui, purement de foi, ne contient que des dogmes spéculatifs.

De cette division, qui me paroît exacte, résulte celle des sentimens sur la Religion d'une part en vrais faux ou douteux, & de l'autre en bons mauvais ou indifférens.

Le jugement des premiers appartient à la raison seule, & si les Théologiens s'en sont emparés, c'est comme raisonneurs, c'est comme professeurs de la science par laquelle on parvient à la connoissance du vrai & du faux en matière de foi. Si l'erreur en cette partie est nuisible, c'est seulement à ceux qui errent, & c'est seulement un préjudice pour la vie à venir sur laquelle les Tribunaux humains ne peuvent étendre leur compétence. Lorsqu'ils connaissent de cette matière, ce, n'est plus comme Juges du vrai & du faux, mais comme Ministres des Loix civiles qui règlent la forme extérieure du culte: il ne s'agit pas encore ici de cette partie; il en sera traité ci-après.

Quant à la partie de la Religion qui regar-

de la morale, c'est-à-dire, la justice, le bien public, l'obéissance aux Loix naturelles & positives, les vertus sociales & tous les devoirs de l'homme & du Citoyen, il appartient au Gouvernement d'en connoître : c'est en ce point seul que la Religion rentre directement sous sa juridiction, & qu'il doit bannir, non l'erreur, dont il n'est pas juge, mais tout sentiment nuisible qui tend à couper le noëud social.

Voila, Monsieur, la distinction que vous avez à faire pour juger de cette Pièce, portée au Tribunal, non des Prêtres, mais des Magistrats. J'avoue qu'elle n'est pas toute affirmative. On y voit des objections & des doutes. Posons, ce qui n'est pas, que ces doutes soient des négations. Mais elle est affirmative dans sa plus grande partie; elle est affirmative & démonstrative sur tous les points fondamentaux de la Religion civile ; elle est tellement décisive sur tout ce qui tient à la Providence éternelle, à l'amour du prochain, à la justice, à la paix, au bonheur des hommes, aux Loix de la société, à toutes les vertus, que les objections les doutes mêmes y ont pour objet quelque avantage, & je défie qu'on m'y montre un seul point de doctrine attaqué que je ne prouve être nuisible aux hommes ou par lui-même ou par ses inévitables effets.

## TO P R E M I È R E

La Religion est utile & même nécessaire aux Peuples. Cela n'est-il plus soutenu prouvé dans ce même Ecrit? Loin d'attaquer les vrais principes de la Religion, l'Auteur les pose les affirmit de tout son pouvoir ; ce qu'il attaque, ce qu'il combat, ce qu'il doit combattre, c'est le fanatisme aveugle, la superstition cruelle, le stupide préjugé. Mais il faut, disent ils, respecter tout cela. Mais pourquoi ? Parce que c'est ainsi qu'on mène les Peuples. Oui, c'est ainsi qu'on les mène à leur perte. La superstition est le plus terrible fléau du genre humain ; elle abbrutit les simples, elle persécute les fâches, elle enchaîne les Nations, elle fait par tout cent maux effroyables : quel bien fait-elle ? Aucun ; si elle en fait, c'est aux Tyrans ; elle est leur arme la plus terrible, & cela même est le plus grand mal qu'elle ait jamais fait.

Ils disent qu'en attaquant la superstition je veux détruire la Religion même : comment le savent ils ? Pourquoi confondent-ils ces deux causes, que je distingue avec tant de soin ? Comment ne voyent-ils point que cette imputation réfléchit contre eux dans toute sa force, & que la Religion n'a point d'ennemis plus terribles que les défenseurs de la superstition ? Il ferait bien cruel qu'il fut si aisément d'inculper l'intention d'un homme, quand il est si difficile

le de la justifier. Par cela même qu'il n'est pas prouvé qu'elle est mauvaise; on la doit juger bonne. Autrement qui pourroit être à l'abri des jugemens arbitraires de ses ennemis? Quoi! leur simple affirmation fait preuve de ce qu'ils ne peuvent savoir, & la mienne, jointe à toute ma conduite, n'établit point mes propres sentimens? Quel moyen me reste donc de les faire connoître? Le bien que je sens dans mon cœur je ne puis le montrer, je l'avoue; mais quel est l'homme abominable qui s'ose vanter d'y voir le mal qui n'y fut jamais?

Plus on seroit coupable de prêcher l'irreligion, dit très bien M. d'Alembert, plus il est criminel d'en accuser ceux qui ne la prêchent pas en effet. Ceux qui jugent publiquement de mon Christianisme montrent seulement l'espece du leur, & la seule chose qu'ils ont prouvée est qu'eux & moi n'avons pas la même Religion. Voila précisément ce qui les fâche: on sent que le mal prétendu les aigrit moins que le bien même. Ce bien qu'il sont forcés de trouver dans mes Ecrits les dépite & les gêne; réduits à le tourner en mal encore, ils sentent qu'ils se découvrent trop. Combien ils seroient plus à leur aise si ce bien n'y étoit pas!

Quand on ne me juge point sur ce que j'ai dit, mais sur ce qu'on assure que j'ai voulu dire, quand on cherche dans mes intentions le-

mal qui n'est pas dans mes Ecrits, que puis-je faire ? Ils démentent mes discours par mes pensées ; quand j'ai dit blanc ils affirment que j'ai voulu dire noir ; ils se mettent à la place de Dieu pour faire l'œuvre du Diable ; comment dérober ma tête à des coups portés de si haut ?

Pour prouver que l'Auteur n'a point eu l'horrible intention qu'ils lui prêtent je ne vois qu'un moyen ; c'est d'en juger sur l'Ouvrage. Ah ! qu'on en juge ainsi, j'y consens ; mais cette tâche n'est pas la mienne, & un examen suivi sous ce point de vue seroit de ma part une indignité. Non , Monsieur , il n'y a ni malheur ni flétrissure qui puissent me réduire à cette abjection. Je croirois outrager l'Auteur l'Editeur le Lecteur même , par une justification d'autant plus honteuse qu'elle est plus facile ; c'est dégrader la vertu que montrer qu'elle n'est pas un crime ; c'est obscurcir l'évidence que prouver qu'elle est la vérité. Non , lisez & jugez vous-même . Malheur à vous , si, durant cette lecture , votre cœur ne bénit pas cent fois l'homme vertueux & ferme qui ose instruire ainsi les humains !

Eh ! comment me résoudrois-je à justifier cet ouvrage ? moi qui crois effacer par lui les fautes de ma vie entière ; moi qui mets les maux qu'il m'attire en compensation de ceux

que j'ai faits, moi qui, plein de confiance espére un jour dire au Juge Suprême : daigne juger dans ta clémence un homme foible; j'ai fait le mal sur la terre, mais j'ai publié cet écrit.

Mon cher Monsieur, permettez à mon cœur gonflé d'exhaler de tems en tems ses soupirs; mais soyez sûr que dans mes discussions je ne mêlerai ni déclamations ni plaintes. Je n'y mettrai pas même la vivacité de mes adversaires; je raisonnerai toujours de sang froid. Je reviens donc.

Tâchons de prendre un milieu qui vous satisfasse, & qui ne m'avilisse pas. Supposons un moment la profession de foi du Vicaire adoptée en un coin du monde Chrétien, & voyons ce qu'il en résulterait en bien & en mal. Ce ne sera ni l'attaquer ni la défendre; ce sera la juger par ses effets.

Je vois d'abord les choses les plus nouvelles sans aucune apparence de nouveauté; nul changement dans le culte & de grands changemens dans les cœurs, des conversions sans éclat, de la foi sans dispute, du zèle sans fanatisme, de la raison sans impiété, peu de dogmes & beaucoup de vertus, la tolérance du philosophe & la charité du Chrétien.

Nos prosélytes auront deux règles de foi qui n'en font qu'une, la raison & l'Evangile; la sey-

conde sera d'autant plus immuable qu'elle ne se fondera que sur la première, & nullement sur certains faits, lesquels ayant besoin d'être attestés, remettent la Religion soys l'autorité des hommes.

Toute la différence qu'il y aura d'eux aux autres Chrétiens est que ceux-ci sont des gens qui disputent beaucoup sur l'Evangile sans se soucier de le pratiquer; au lieu que nos gens s'attacheront beaucoup à la pratique, & ne disputeroient point.

Quand les Chrétiens disputeurs viendront leur dire. Vous vous dites Chrétiens sans l'être; car pour être Chrétiens il faut croire en Jésus-Christ, & vous n'y croyez point; les Chrétiens paisibles leur répondront : „ Nous „ ne savons pas bien si nous croyons en Jésus- „ Christ dans votre idée, parce que nous ne „ l'entendons pas. Mais nous tâchons d'ob- „ servcer ce qu'il nous prescrit. Nous sommes „ Chrétiens, chacuns à notre maniere, nous „ en gardant sa parole, & vous en croyant en „ lui. Sa charité veut que nous soyons tous „ freres, nous la suivons en vous admettant „ pour tels; pour l'amour de lui ne nous ôtez „ pas un titre que nous honorons de toutes „ nos forces & qui nous est aussi cher qu'à „ vous.“

Les Chrétiens disputeurs insisteront sans dou-

te. En vous renommant de Jésus il faudroit nous dire à quel titre ? Vous gardez , dites-vous , sa parole , mais quelle autorité lui donnez-vous ? Reconnoissez - vous la Révélation ? Ne la reconnoissez - vous pas ? Admettez - vous l'Evangile en entier , ne l'admettez - vous qu'en partie ? Sur quoi fondez - vous ces distinctions ? Plaisans Chrétiens , qui marchandent avec le maître , qui choisissent dans sa doctrine ce qu'il leur plait d'admettre & de rejeter !

A cela les autres diront paisiblement . „ Mes „ frères , nous ne marchandons point ; car no „ tre foi n'est pas un commerce : Vous sup „ posez qu'il dépend de nous d'admettre ou de „ rejeter comme il nous plait ; mais cela n'est „ pas , & notre raison n'obéit point à notre „ volonté. Nous aurions beau vouloir que ce „ qui nous paroît faux nous parût vrai , il „ nous paroitroit faux malgré nous. Tout ce „ qui dépend de nous est de parler selon notre „ pensée ou contre notre pensée , & notre seul „ crime est de ne vouloir pas vous tromper.

„ Nous reconnoissons l'autorité de Jésus- Christ , parce que notre intelligence acquiesce à ses préceptes & nous en découvre la sublimité . Elle nous dit qu'il convient aux hommes de suivre ces préceptes , mais qu'il étoit au dessus d'eux de les trouver. Nous admettons la Révélation comme émanée de

„ l'Esprit de Dieu, sans en savoir la maniere,  
„ & sans nous tourmenter pour la decouvrir :  
„ pourvu que nous sachions que Dieu a par-  
„ le, peu nous importe d'expliquer comment  
„ il s'y est pris pour se faire entendre. Ainsi  
„ reconnoissant dans l'Evangile l'autorite divi-  
„ ne, nous croyons Jesus-Christ revetu de cet-  
„ te autorite ; nous reconnoissons une vertu  
„ plus qu'humaine dans sa conduite, & une fa-  
„ gete plus qu'humaine dans ses lecons. Voi-  
„ la ce qui est bien decide pour nous. Com-  
„ ment cela s'est-il fait ? Voila ce qui ne l'est  
„ pas; cela nous passe. Cela ne vous passe  
„ pas, vous; à la bonne heure; nous vous en  
„ felicitons de tout notre cœur. Votre raison  
„ peut être supérieure à la nôtre; mais ce n'est  
„ pas à dire qu'elle doive nous servir de Loi.  
„ Nous consentons que vous sachiez tout;  
„ souffrez que nous ignorions quelque chose.  
„ Vous nous demandez si nous admettons  
„ tout l'Evangile; nous admettons tous les en-  
„ seignemens qu'a donné Jesus-Christ. L'uti-  
„ lité la nécessité de la plupart de ses ensei-  
„ gnemens nous frappe & nous tâchons de nous  
„ y conformer. Quelques-uns ne sont pas à  
„ notre portée; ils ont été donnés sans doute  
„ pour des esprits plus intelligens que nous.  
„ Nous ne croyons point avoir atteint les li-  
„ mites de la raison humaine, & les hommes

„ plus pénétrants ont besoin de préceptes plus  
„ élevés.

„ Beaucoup de choses dans l'Evangile pa-  
„ sent notre raison , & même la choquent ;  
„ nous ne les rejettions pourtant pas. Con-  
„ vaincus de la faiblesse de notre entende-  
„ ment, nous savons respecter ce que nous ne  
„ pouvons concevoir , quand l'association de  
„ ce que nous concevons nous le fait juger  
„ supérieur à nos lumières. Tout ce qui  
„ nous est nécessaire à savoir pour être saints  
„ nous paroît clair dans l'Evangile; qu'avons-  
„ nous besoin d'entendre le reste ? Sur ce point  
„ nous demeurerons ignorans mais exempts  
„ d'erreur , & nous n'en serons pas moins gens  
„ de bien; cette humble réserve elle-même est  
„ l'esprit de l'Evangile.

„ Nous ne respectons pas précisément ce  
„ Livre Sacré comme Livre, mais comme la  
„ parole & la vie de Jésus-Christ. Le carac-  
„ tere de vérité de sagesse & de sainteté qui  
„ s'y trouve nous apprend que cette histoire  
„ n'a pas été essentiellement altérée (4), mais  
„ il n'est pas démontré pour nous qu'elle ne

---

(4) Où en seroient les simples fidèles, si l'on ne pouvoit savoir cela que par des discussions de critique , ou par l'autorité des Pasteurs ? De quel front ose-t-on faire dépendre la foi de tant de science ou de tant de soumission ?

„ l'ait point été du tout. Qui fait si les choses que nous n'y comprenons pas ne sont point des fautes glissées dans le texte? Qui fait si des Disciples si fort inférieurs à leur maître l'ont bien compris & bien rendu par tout? Nous ne décidons point là-dessus, nous ne présumons pas même, & nous ne vous proposons des conjectures que parce que vous l'exigez.

„ Nous pouvons nous tromper dans nos idées, mais vous pouvez aussi vous tromper dans les vôtres. Pourquoi ne le pourriez-vous pas étant hommes? Vous pouvez avoir autant de bonne foi que nous, mais vous n'en sauriez avoir davantage: vous pouvez être plus éclairés, mais vous n'êtes pas faillibles. Qui jugera donc entre les deux partis? sera-ce vous? cela n'est pas juste. Bien moins sera-ce nous qui nous défions si fort de nous mêmes. Laissions donc cette décision au juge commun qui nous entend, & puisque nous sommes d'accord sur les règles de nos devoirs réciproques, supportez-nous sur le reste, comme nous vous supportons. Soyons hommes de paix, soyons frères; unissons nous dans l'amour de notre commun maître, dans la pratique des vertus qu'il nous prescrit. Voilà ce qui fait le vrai Chrétien.

„ Que

„ Que si vous vous obstinez à nous refuser ce  
„ précieux titre; après avoir tout fait pour vivre  
„ fraternellement avec vous, nous nous conso-  
„ lerons de cette injustice, en songeant que les  
„ mots ne sont pas les choses, que les premiers  
„ disciples de Jésus ne prenoient point le nom  
„ de Chrétiens, que le martir Etienne ne le  
„ porta jamais, & que quand Paul fut conver-  
„ ti à la foi de Christ, il n'y avoit encore au-  
„ cuns Chrétiens (5) sur la terre.“

Croyez-vous, Monsieur, qu'une controverse ainsi traitée sera fort animée & fort longue, & qu'une des Parties ne sera pas bientôt réduite au silence quand l'autre ne voudra point disputer.

Si nos Prosélytes sont maîtres du pays où ils vivent, ils établiront une forme de culte aussi simple que leur croyance, & la Religion qui résultera de tout cela sera la plus utile aux hommes par sa simplicité même. Dégagée de tout ce qu'ils mettent à la place des vertus, & n'ayant ni rites superstitieux, ni subtilités dans la doctrine elle ira toute entière à son vrai but, qui est la pratique de nos devoirs. Les mots de *dévote* & *d'orthodoxe* y seront sans usage; la monotonie de certains sons articulés n'y sera pas la piété; il n'y aura d'impies que les mé-

---

(5) Ce nom leur fut donné quelques années après à Antioche pour la première fois.

chans, ni de fidelles que les gens de bien.

Cette institution une fois faite, tous seront obligés par les Loix de s'y soumettre, parce qu'elle n'est point fondée sur l'autorité des hommes, qu'elle n'a rien qui ne soit dans l'ordre des lumières naturelles, qu'elle ne contient aucun article qui ne se rapporte au bien de la société, & qu'elle n'est mêlée d'aucun dogme inutile à la morale, d'aucun point de pure spéculation.

Nos Prosélytes seront-ils intolérans pour cela ? Au contraire, ils seront tolérans par principe, ils le feront plus qu'on ne peut l'être dans aucune autre doctrine, puisqu'ils admettront toutes les bonnes Religions qui ne s'admettent pas entre elles, c'est - à - dire, toutes celles qui ayant l'essentiel qu'elles négligent, font l'essentiel de ce qui ne l'est point. En s'attachant, eux, à ce seul essentiel, ils laisseront les autres en faire à leur gré l'accessoire, pourvu qu'ils ne le rejettent pas : ils les laisseront expliquer ce qu'ils n'expliquent point, décider ce qu'ils ne décident point. Ils laisseront à chacun ses rites, ses formules de foi, sa croyance : ils diront ; admettez avec nous les principes des devoirs de l'homme & du Citoyen ; du reste, croyez tout ce qu'il vous plaira. Quant aux Religions qui sont essentiellement mauvaises, qui portent l'homme à faire le mal, ils ne

les toléreront point; parce que cela même est contraire à la véritable tolérance, qui n'a pour but que la paix du genre humain. Le vrai tolérant ne tolère point le crime, il ne tolère aucun dogme qui rende les hommes méchants.

Maintenant supposons au contraire, que nos Prosélytes soient sous la domination d'autrui: comme gens de paix ils seront soumis aux Loix de leurs maîtres, même en matière de Religion, à moins que cette Religion ne fut essentiellement mauvaise; car alors, sans outrager ceux qui la professent, ils refuseroient de la professer. Ils leur diroient; puisque Dieu nous appelle à la servitude, nous voulons être de bons serviteurs, & vos sentiments nous empêcheroient de l'être; nous connoissons nos devoirs nous les aimons, nous rejettons ce qui nous en détache; c'est afin de vous être fidèles que nous n'adoptons pas la Loi de l'iniquité.

Mais si la Religion du pays est bonne en elle-même, & que ce qu'elle a de mauvais soit seulement dans des interprétations particulières, ou dans des dogmes purement spéculatifs; ils s'attacheront à l'essentiel & toléreront le reste, tant par respect pour les Loix que par amour pour la paix. Quand ils seront appellé à déclarer expressément leur croyance, ils le feront, parce qu'il ne faut point mentir; ils diront au besoin leur sentiment avec fermeté,

## 18 P R E M I E R E

même avec force; ils se défendront par la raison si on les attaque. Du reste, ils ne disputeront point contre leurs frères, & sans s'obstiner à vouloir les convaincre, ils leur resteront unis par la charité, ils assisteront à leurs assemblées, ils adopteront leurs formules, & ne se croyant pas plus infaillibles qu'eux, ils se soumettront à l'avis du plus grand nombre, en ce qui n'intéresse pas leur conscience & leur paroît pas importer au salut.

Voilà le bien, me direz-vous, voyons le mal. Il sera dit en peu de paroles. Dieu ne fera plus l'organe de la méchanceté des hommes. La Religion ne servira plus d'instrument à la tyrannie des gens d'Eglise & à la vengeance des usurpateurs; elle ne servira plus qu'à rendre les croyans bons & justes; ce n'est pas là le compte de ceux qui les menent: c'est pis pour eux que si elle ne servoit à rien.

Ainsi donc la doctrine en question est bonne au genre humain & mauvaise à ses oppresseurs. Dans quelle classe absolue la faut-il mettre? J'ai dit fidèlement le pour & le contre; comparez & choisissez.

Tout bien examiné, je crois que vous conviendrez de deux choses: l'une que ces hommes que je suppose se conduiroient en ceci très conséquemment à la profession de foi du Vicaire; l'autre que cette conduite seroit non

feulement irréprochable mais vraiment Chrétien-ne, & qu'on-auroit tort de refuser à ces hommes bons & pieux le nom de Chrétiens; puisqu'ils le mériteroient parfaitement par leur conduite, & qu'ils seroient moins opposés par leurs sentiments à beaucoup de sectes qui le prennent & à qui on ne le dispute pas, que plusieurs de ces mêmes sectes ne sont opposées entre elles. Ce ne seroient pas, si l'on veut, des Chrétiens à la mode de Saint Paul qui étoit naturellement persécuteur, & qui n'avoit pas entendu Jésus Christ lui-même; mais ce seroient des Chrétiens à la mode de Saint Jaques, choisi par le maître en personne & qui avoit reçu de sa propre bouche les instructions qu'il nous transmet. Tout ce raisonnement est bien simple, mais il me paroit concluant.

Vous me demanderez peut-être comment on peut accorder cette doctrine avec celle d'un homme qui dit que l'Evangile est absurde & pernicieux à la société? En avouant franchement que cet accord me paroit difficile, je vous demanderai à mon tour où est cet homme qui dit que l'Evangile est absurde & pernicieux? Mes Messieurs m'accusent de l'avoir dit; & où? Dans le *Contrat Social* au Chapitre de la Religion civile. Voici qui est singulier! Dans ce même Livre & dans ce même Chapitre je pense avoir dit précisément le contraire: je

pense avoir dit que l'Evangile est sublime & le plus fort lien de la société (6). Je ne veux pas taxer ces Messieurs de mensonge; mais avouez que deux propositions si contraires dans le même Livre & dans le même Chapitre doivent faire un tout bien extravagant.

N'y auroit-il point ici quelque nouvelle équivoque, à la faveur de laquelle on me rendit plus coupable ou plus fou que je ne suis? Ce mot de Société présente un sens un peu vague: il y a dans le monde des sociétés de bien des sortes, & il n'est pas impossible que ce qui sert à l'une nuise à l'autre. Voyons: la méthode favorite de mes agresseurs est toujours d'offrir avec art des idées indéterminées; continuons pour toute réponse à tâcher de les fixer.

Le Chapitre dont je parle est destiné, comme on le voit par le titre, à examiner comment les institutions religieuses peuvent entrer dans la constitution de l'Etat. Ainsi ce dont il s'agit ici n'est point de considérer les Religions comme vrayes ou fausses, ni même comme bonnes ou mauvaises en elles-mêmes, mais de les considérer uniquement par leurs rapports aux corps politiques, & comme parties de la Législation.

(6) Contract Social L. IV. Chap. 8. p. 310-311.  
de l'édition in-8.

Dans cette vue, l'Auteur fait voir que toutes les anciennes Religions, sans en excepter la juive, furent nationnals dans leur origine, appropriées incorporées à l'Etat, & formant la base ou du moins faisant partie du Système législatif.

Le Christianisme, au contraire, est dans son principe une Religion universelle, qui n'a rien d'exclusif, rien de local, rien de propre à tel pays plutôt qu'à tel autre. Son divin Auteur embrassant également tous les hommes dans sa charité sans bornes, est venu lever la barrière qui séparoit les Nations, & réunir tout le genre humain dans un peuple de frères: *car en toute Nation celui qui le craint & qui s'adonne à la justice lui est agréable* (7). Tel est le véritable esprit de l'Evangile.

Ceux donc qui ont voulu faire du Christianisme une Religion nationale & l'introduire comme partie constitutive dans le système de la Législation, ont fait par là deux fautes, nuisibles, l'une à la Religion, & l'autre à l'Etat. Ils se sont écartés de l'esprit de Jésus-Christ dont le règne n'est pas de ce monde, & mêlant aux intérêts terrestres ceux de la Religion, ils ont souillé sa pureté céleste, ils en ont fait l'arme

(7) Act. X. 35.

des Tyrans & l'instrument des persécuteurs. Ils n'ont pas moins blessé les saines maximes de la politique, puisqu'au lieu de simplifier la machine du Gouvernement, ils l'ont composée, ils lui ont donné des ressorts étrangers superflus, & l'assujettissant à deux mobiles différens, souvent contraires, ils ont causé les tiraillements qu'on sent dans tous les Etats Chrétiens où l'on a fait entrer la Religion dans le système politique.

Le parfait Christianisme est l'institution sociale universelle; mais pour montrer qu'il n'est point un établissement politique & qu'il ne concourt point aux bonnes institutions particulières, il falloit ôter les Sophismes de ceux qui mêlent la Religion à tout, comme une prise avec laquelle ils s'emparent de tout. Tous les établissements humains sont fondés sur les passions humaines & se conservent par elles: ce qui combat & détruit les passions n'est donc pas propre à fortifier ces établissements. Comment ce qui détache les cœurs de la terre nous donneroit-il plus d'intérêt pour ce qui s'y fait? comment ce qui nous occupe uniquement d'une autre Patrie nous attacheroit-il davantage à celle-ci?

Les Religions nationnals sont utiles à l'Etat comme parties de sa constitution, cela est incontestable; mais elles sont nuisibles au Gén-

re humain, & même à l'Etat dans un autre sens : j'ai montré comment & pourquoi.

Le Christianisme, au contraire, rendant les hommes justes modérés amis de la paix, est très avantageux à la société générale ; mais il énerve la force du ressort politique, il complique les mouvements de la machine, il rompt l'unité du corps moral, & ne lui étant pas assez approprié il faut qu'il dégénère ou qu'il demeure une pièce étrangère & embarrassante.

Voila donc un préjudice & des inconveniens des deux côtés relativement au corps politique. Cependant il importe que l'Etat ne soit pas sans Religion, & cela importe par des raisons graves, sur lesquelles j'ai par tout fortement insisté : mais il vaudroit mieux encore n'en point avoir, que d'en avoir une barbare & persécutante qui , tyrannisant les Loix mêmes, contrarioit les devoirs du Citoyen. On diroit que tout ce qui s'est passé dans Genève à mon égard n'est fait que pour établir ce Chapitre en exemple, pour prouver par ma propre histoire que j'ai très bien raisonné.

Que doit faire un sage Législateur dans cette alternative ? De deux choses l'une. La première, d'établir une Religion purement civile, dans laquelle renfermant les dogmes fondamentaux de toute bonne Religion, tous les dogmes vraiment utiles à la société, soit universelle soit

particuliere, il omette tous les autres qui peuvent importer à la foi, mais nullement au bien terrestre, unique objet de la Législation : car comment le mystère de la Trinité, par exemple, peut-il concourir à la bonne constitution de l'Etat, en quoi ses membres seront-ils meilleurs Citoyens quand ils auront rejeté le mérite des bonnes œuvres, & que fait au lien de la société civile le dogme du péché originel ? Bien que le vrai Christianisme soit une institution de paix, qui ne voit que le Christianisme dogmatique ou théologique est, par la multitude & l'obscurité de ses dogmes, sur-tout par l'obligation de les admettre, un champ de bataille toujours ouvert entre les hommes, & cela sans qu'à force d'interprétations & de décisions on puisse prévenir de nouvelles disputes sur les décisions mêmes ?

L'autre expédient est de laisser le Christianisme tel qu'il est dans son véritable esprit, libré, dégagé de tout lien de chair, sans autre obligation que celle de la conscience, sans autre gêne dans les dogmes que les mœurs & les Loix. La Religion Chrétienne est, par la pureté de sa morale, toujours bonne & saine dans l'Etat, pourvu qu'on n'en fasse pas une partie de sa constitution, pourvu qu'elle y soit admise uniquement comme Religion, sentiment, opinion, croyance ; mais comme Loi politique,

Le Christianisme dogmatique est un mauvais établissement.

Telle est , Monsieur , la plus forte conséquence qu'on puisse tirer de ce Chapitre , où , bien loin de taxer le *par Evangile* (8) d'être pernicieux à la société , je le trouve , en quelque sorte , trop sociable , embrassant trop tout le genre humain pour une Législation qui doit être exclusive ; inspirant l'humanité plutôt que le patriotisme , & tendant à former des hommes plutôt que des Citoyens (9). Si je me suis trompé j'ai fait une erreur en politique , mais où est mon impiété ?

La science du salut & celle du Gouvernement sont très différentes ; vouloir que la première embrasse tout est un fanatisme de petit esprit ; c'est penser comme les Alchymistes , qui

(8) Lettres écrites de la Campagne p. 90.

(9) C'est merveille de voir l'assortiment de beaux sentimens qu'on va nous entaillant dans les Livres : Il ne faut pour cela que des mots , & les vertus en papier ne coûtent gueres ; mais elles ne s'agençent pas tout - à - fait ainsi dans le cœur de l'homme , & il y a loin des peintures aux réalités. Le patriotisme & l'humanité sont , par exemple , deux vertus incompatibles dans leur énergie , & surtout chez un peuple entier. Le Législateur qui les voudra toutes deux n'obtiendra ni l'une ni l'autre : cet accord ne s'est jamais vu ; il ne se verra jamais , parce qu'il est contraire à la nature , & qu'on ne peut donner deux objets à la même passion.

## 36 P R E M I E R E

dans l'art de faire de l'or voyent aussi la médecine universelle , ou comme les Mahométans qui prétendent trouver toutes les sciences dans l'Alcoran. La doctrine de l'Evangile n'a qu'un objet ; c'est d'appeler & sauver tous les hommes ; leur liberté , leur bien être ici-bas n'y entre pour rien , Jésus l'a dit mille fois. Mêler à cet objet des vues terrestres , c'est altérer sa simplicité sublime , c'est souiller sa sainteté par ses intérêts humains : c'est cela qui est vraiment une impiété.

Ces distinctions sont de tous tems établies. On ne les a confondues que pour moi seul. En étant des Institutions nationnals la Religion Chrétienne , je l'établis la meilleure pour le genre humain. L'Auteur de l'Esprit des Loix a fait plus ; il a dit que la musulmane étoit la meilleure pour les contrées asiatiques. Il rai-sonnoit en politique , & moi aussi. Dans quel pays a-t-on cherché querelle , je ne dis pas à l'Auteur , mais au Livre (10). Pourquoi donc suis-je coupable , ou pourquoi ne l'étoit-il pas ?

Voila , Monsieur , comment par des extraits

---

(10) Il est bon de remarquer que le Livre de l'Esprit des Loix fut imprimé pour la première fois à Genève , sans que les Scholarques y trouvassent rien à reprendre , & que ce fut un Pasteur qui corrigea l'édition.

# L E T T R E. 57

Si telles un critique équitable parvient à connoître les vrais sentimens d'un Auteur & le dessein dans lequel il a composé son Livre. Qu'on examine tous les miens par cette méthode, je ne crains point les jugemens que tout honnête homme en pourra porter. Mais ce n'est pas ainsi que ces Messieurs s'y prennent, ils n'ont garde, ils n'y trouveroient pas ce qu'ils cherchent. Dans le projet de me rendre coupable à tout prix, ils écartent le vrai but de l'ouvrage; ils fùi donnent pour but chaque erreur chaque négligence échapée à l'Auteur; & si par hazard il laisse un passage équivoque, ils ne manquent pas de l'interpréter dans le sens qui n'est pas le sien. Sur un grand champ couvert d'une moitié fertile, ils vont triant avec soin quelques mauvaises plantes, pour accuser celui qui l'a semé d'être un empoisonneur.

Mes propositions ne pouvoient faire aucun mal à leur place; elles étoient vraies utiles honnêtes dans le sens que je leur donnois. Ce sont leurs falsifications leurs subreptions, leurs interprétations frauduleuses qui les rendent punissables: Il faut les brûler dans leurs Livres, & les couronner dans les miens.

Combien de fois les Auteurs diffamés & le public indigné n'ont-ils pas réclamé contre cette manière odieuse de déchiqueter un ouvrage, d'en défigurer toutes les parties, d'en juger

des lambeaux enlevés ça & là au choix d'un accusateur infidèle qui produit le mal lui-même, en le détachant du bien qui le corrige & l'explique, en détorquant par tout le vrai sens ? Qu'on juge la Bruyère ou la Rochefoucault sur des maximes isolées, à la bonne heure ; encore sera-t-il juste de comparer & de compter. Mais dans un Livre de raisonnement, combien de sens divers ne peut pas avoir la même proposition selon la maniere dont l'Auteur l'employe & dont il la fait envisager ? Il n'y a peut-être pas une de celles qu'on m'impute à laquelle au lieu où je l'ai mise la page qui précède ou celle qui suit ne serve de réponse, & que je n'aye pris en un sens différent de celui que lui donnent mes accusateurs. Vous verrez avant la fin de ces Lettres des preuves de cela qui vous surprendront.

Mais qu'il y ait des propositions fausses, répréhensibles, blâmables en elles-mêmes, cela suffit-il pour rendre un Livre pernicieux ? Un bon Livre n'est pas celui qui ne contient rien de mauvais ou rien qu'on puisse interpréter en mal ; autrement il n'y auroit point de bons Livres : mais un bon Livre est celui qui contient plus de bonnes choses que de mauvaises, un bon Livre est celui dont l'effet total est de mener au bien, malgré le mal qui peut s'y trouver. Eh ! que seroit-ce, mon Dieu ! si dans un grand ouvrage plein de

vérités utiles, de leçons d'humanité de piété de vertu, il étoit permis d'aller cherchant avec une maligne exactitude toutes les erreurs, toutes les propositions équivoques suspectes ou inconsidérées, toutes les inconséquences qui peuvent échaper dans le détail à un Auteur surchargé de sa matière, accablé des nombreuses idées qu'elle lui suggere, distraint des unes par les autres, & qui peut à peine assembler dans sa tête toutes les parties de son vaste plan? S'il étoit permis de faire un amas de toutes ses fautes, de les aggraver les unes par les autres, en rapprochant ce qui est épars, en liant ce qui est isolé; puis, faisant la multitude de choses bonnes & louables qui les démentent qui les expliquent, qui les rachettent, qui montrent le vrai but de l'Auteur, de donner cet affreux recueil pour celui de ses principes, d'avancer que c'est-là le résumé de ses vrais sentiments, & de le juger sur un pareil extrait? Dans quel désert faudroit-il fuir, dans quel autre faudroit-il se cacher pour échaper aux poursuites de pareils hommes, qui sous l'apparence du mal puniront le bien, qui compteroient pour rien le cœur les intentions, la droiture par tout évidente, & traiteroient la faute la plus légère & la plus involontaire comme le crime d'un scélérat? Y a-t-il un seul Livre au monde, quelque vrai, quelque bon, quelque

## P R E M I È R E

excellent qu'il puisse être qui put échaper à cette infame inquisition ? Non, Monsieur, il n'y en a pas un, pas un seul, non pas l'Évangile même : car le mal qui n'y seroit pas ils sauroient l'y mettre par leurs extraits infidèles, par leurs fausses interprétations.

Nous vous déferons, oseroient-ils dire, un Livre scandaleux, téméraire, impie, dont la mortale est d'enrichir la riche & de dépouiller le pauvre (a), d'apprendre aux enfans à rénier leur mère & leurs frères (b), de s'emparer sans scrupule du bien d'autrui (c), de n'instruire point les marchans, de peur qu'ils ne se corrigeant & qu'ils ne soient pardonnés (d), de bâfle pere, more, femme, enfans, tous ses proches (e); un Livre où l'on souffle par tout le feu de la discorde (f), où l'on se vante d'armer le fils contre le pere (g), les parens l'un contre l'autre (h), les domestiques contre leurs maîtres (i); où l'on approuve la violation des Loix (k), où l'on impose en devoir la persécu-

---

(a) Matth. XIII. 12. Luc. XIX. 26.

(b) Matth. XII. 48. Marc. III. 33.

(c) Marc. XI. 2. Luc. XIX. 30.

(d) Marc. IV. 12. Jean XII. 40.

(e) Luc. XIV. 26.

(f) Matth. X. 34. Luc. XII. 51. 52.

(g) Matth. X. 35. Luc. XII. 53.

(h) Ibid.

(i) Matth. X. 36.

(k) Matth. XII. 2. & seqq.

## L E T T R E. 42

sion (l); où pour porter les peuples au brigandage on fait du bonheur éternel le prix de la force & la conquête des hommes violens (m).

Figurez vous une ame infernale analysant ainsi tout l'Evangile, formant de cette calomnieuse analyse sous le nom de *Profession de foi evangélique* un Ecrit qui feroit horreur, & les dévots Pharisiens prônant cet Ecrit d'un air de triomphe comme l'abrégué des leçons de Jésus-Christ. Voila pourtant jusqu'où peut mener cette indigne méthode. Quiconque aura lu mes Livres & lira les imputations de ceux qui m'accusent, qui me jugent, qui me condannent, qui me poursuivent, verra que c'est ainsi que tous m'ont traité.

Je crois vous avoir prouvé que ces Messieurs ne m'ont pas jugé selon la raison; j'ai maintenant à vous prouver qu'ils ne m'ont pas jugé selon les Loix: mais laissez - moi reprendre un instant haleine. A quels tristes effais me vois - je réduit à mon âge? Devois-je apprendre si tard à faire mon apologie? Etoit-ce la peine de commencer?

---

(l) Luc. XIV. 23.

(m) Matth. XI. 12.





## S E C O N D E L E T T R E.

J'ai supposé , Monsieur , dans ma précédente Lettre que j'avois commis en effet contre la foi les erreurs dont on m'accuse , & j'ai fait voir que ces erreurs n'étant point nuisibles à la société n'étoient pas punissables devant la justice humaine. Dieu s'est réservé sa propre défense , & le châtiment des fautes qui n'offensent que lui. C'est un sacrilege à des hommes de se faire les vengeurs de la divinité , comme si leur protection lui étoit nécessaire. Les Magistrats les Rois n'ont aucune autorité sur les âmes , & pourvu qu'on soit fidelle aux Loix de la société dans ce monde , ce n'est point à eux de se mêler de ce qu'on deviendra dans l'autre , où ils n'ont aucune inspection. Si l'on perdoit ce principe de ~~vue~~ , les Loix faites pour le bonheur du genre humain en seroient bientôt le tourment , & sous leur inquisition terrible , les hommes , jugés par leur foi plus que par leurs œuvres , seroient tous à la merci de quiconque voudroit les opprimer.

Si des Loix n'ont nulle autorité sur les sentiments des hommes en ce qui tient uniquement à la Religion , elles n'en ont point non plus en cette partie sur les écrits où l'on manifeste ces

sentimens. Si les Auteurs de ces Ecrits sont punissables, ce n'est jamais précisément pour avoir enseigné l'erreur, puisque la Loi ni ses ministres ne jugent pas de ce qui n'est précisément qu'une erreur. L'Auteur des Lettres écrites de la Campagne paroît convenir de ce principe (n). Peut-être même en accordant que *la Politique & la Philosophie pourront soutenir la liberté de tout écrire*, le pousseroit-il trop loin (o). Ce n'est pas ce que je veux examiner ici.

Mais voici comment vos Messieurs & lui tournent la chose pour autoriser le jugement rendu contre mes Livres & contre moi. Ils me jugent moins comme Chrétien que comme Citoyen; ils me regardent moins comme impie envers Dieu que comme rebelle aux Loix; ils voyent moins en moi le péché que le crime, & l'hérésie que la désobéissance. J'ai, selon eux, attaqué la Religion de l'Etat; j'ai donc encouru la peine portée par la Loi contre ceux qui l'attaquent. Voila, je crois, le sens de ce qu'ils ont dit d'intelligible pour justifier leur procédé. Je ne vois à cela que trois petites difficultés.

(n) A cet égard, dit-il page 22, je retrouve affez mes maximes dans celles des représentations; & page 29, il regarde comme incontestable que personne ne peut être poursuivi pour ses idées sur la Religion.

(o) Page 30.

La premiere, de savoir quelle est cette Religion de l'Etat; la seconde, de montrer comment je l'ai attaquée; la troisieme, de trouver cette Loi selon laquelle j'ai été jugé.

Qu'est-ce que la Religion de l'Etat? C'est la sainte Réformation évangélique. Voila sans contredit des mots bien sonnans. Mais qu'est-ce à Genève aujourd'hui que la sainte Réformation évangélique? Le sauriez-vous, Monsieur, par hazard? En ce cas je vous en félicite. Quant à moi, je l'ignore. J'avois cru le savoir ci-devant; mais je me trompois ainsi que bien d'autres, plus savans que moi sur tout autre point, & non moins ignorans sur celui-là.

Quand les Réformateurs se détachèrent de l'Eglise Romaine ils l'accusèrent d'erreur; & pour corriger cette erreur dans sa source, ils donnerent à l'Ecriture un autre sens que celui que l'Eglise lui donnoit. On leur demanda de quelle autorité ils s'écartoient ainsi de la doctrine reçue? Ils dirent que c'étoit de leur autorité propre, de celle de leur raison. Ils dirent que le sens de la Bible étant intelligible & clair à tous les hommes en ce qui étoit du salut, chacun étoit juge compétent de la doctrine, & pouvoit interpréter la Bible; qui en est la règle, selon son esprit particulier; que tous s'accorderoient ainsi sur les choses essentielles, & que celles sur lesquelles ils ne pourroient s'accorder ne l'étoient point.

Voila donc l'esprit particulier établi pour unique interprète de l'Ecriture ; voila l'autorité de l'Eglise rejetée ; voila chacun mis pour la doctrine sous sa propre juridiction. Tels sont les deux points fondamentaux de la Réforme : reconnoître la Bible pour règle de sa croyance, & n'admettre d'autre interprète du sens de la Bible que foi. Ces deux points combinés forment le principe sur lequel les Chrétiens Réformés se sont séparés de l'Eglise Romaine, & ils ne pouvoient moins faire sans tomber en contradiction ; car quelle autorité interprétative auroient-ils pu se réservé, après avoir rejeté celle du corps de l'Eglise ?

Mais, dira-t-on, comment sur un tel principe les Réformés ont-ils pu se réunir ? Comment voulant avoir chacun leur façon de penser ont-ils fait corps contre l'Eglise Catholique ? Ils le devoient faire : ils se réunissoient en ceci, que tous reconnoissoient chacun d'eux comme juge compétent pour lui-même. Ils toléroient & ils devoient tolérer toutes les interprétations hors une, savoir celle qui ôte la liberté des interprétations. Or cette unique interprétation qu'ils rejettoient étoit celle des Catholiques. Ils devoient donc proscrire de concert Rome seule, qui les proscroivoit également tous. La diversité même de leurs façons de penser sur tout le reste étoit le lien commun qui les unissoit.

C'étoient autant de petits Etats ligués contre une grande Puissance, & dont la confédération générale n'ôtoit rien à l'indépendance de chacun.

Voila comment la Réformation évangélique s'est établie, & voila comment elle doit se conserver. Il est bien vrai que la doctrine du plus grand nombre peut être proposée à tous, comme la plus probable ou la plus autorisée. Le Souverain peut même la rédiger en formule & la prescrire à ceux qu'il charge d'enseigner, parce qu'il faut quelque ordre quelque règle dans les instructions publiques, & qu'au fond l'on ne gêne en ceci la liberté de personne, puisque nul n'est forcé d'enseigner malgré lui : mais il ne s'ensuit pas de - là que les particuliers soient obligés d'admettre précisément ces interprétations qu'on leur donne. & cette doctrine qu'on leur enseigne. Chacun en demeure seul juge pour lui-même, & ne reconnoit en cela d'autre autorité que la sienne propre. Les bonnes instructions doivent moins fixer le choix que nous devons faire que nous mettre en état de bien choisir. Tel est le véritable esprit de la Réformation ; tel en est le vrai fondement. La raison particulière y prononce, en tirant la foi de la règle commune qu'elle établit, savoir l'Evangile ; & il est tellement de l'essence de la raison d'être libre, que quand elle voudroit s'affervir à l'autorité,

cela ne dépendroit pas d'elle. Portez la moindre atteinte à ce principe, & tout l'évangélisme croule à l'instant. Qu'on me prouve aujourd'hui qu'en matière de foi je suis obligé de me soumettre aux décisions de quelqu'un, dès demain je me fais Catholique, & tout homme conséquent & vrai fera comme moi.

Or la libre interprétation de l'Ecriture emporte non seulement le droit d'en expliquer les passages, chacun selon son sens particulier, mais celui de rester dans le doute sur ceux qu'on trouve douteux, & celui de ne pas comprendre ceux qu'on trouve incompréhensibles. Voila le droit de chaque fidelle, droit sur lequel ni les Pasteurs ni les Magistrats n'ont rien à voir. Pourvu qu'on respecte toute la Bible & qu'on s'accorde sur les points capitaux, on vit selon la Réformation évangélique. Le serment des Bourgeois de Genève n'emporte rien de plus que cela.

Or je vois déjà vos Docteurs triompher sur ces points capitaux, & prétendre que je m'en écarte. Doucement, Messieurs, de grace; ce n'est pas encore de moi qu'il s'agit, c'est de vous. Sachons d'abord quels sont, selon vous, ces points capitaux, sachons quel droit vous avez de me contraindre à les voir où je ne les vois pas, & où peut-être vous ne les voyez pas vous-mêmes. N'oubliez point, s'il vous

plait, que me donner vos décisions pour loix, c'est vous écarter de la sainte Réformation évangélique, c'est en ébranler les vrais fondateurs; c'est vous qui par la Loi méritez punition.

Soit que l'on considere l'état politique de votre République lorsque la Réformation fut instituée, soit que l'on pese les termes de vos anciens Edits par rapport à la Religion qu'ils prescrivent, on voit que la Réformation est par tout mise en opposition avec l'Eglise Romaine, & que les Loix n'ont pour objet que d'abjurer les principes & le culte de celle-ci, destructifs de la liberté dans tous les sens.

Dans cette position particulière l'Etat n'existoit, pour ainsi dire, que par la séparation des deux Eglises, & la République étoit anéantie si le Papisme reprovoit le dessus. Ainsi la Loi qui fixoit le culte évangélique n'y consideroit que l'abolition du culte Romain. C'est ce qu'attestent les invectives, même indécentes, qu'on voit contre celui-ci dans vos premières Ordonnances, & qu'on a sagement retranchées dans la suite, quand le même danger n'existoit plus: C'est ce qu'atteste aussi le serment du Consistoyre, lequel consiste uniquement à empêcher toutes idolatries, blasphemies, dissolutions, & autres choses contrevanantes à l'honneur de Dieu & à la Réformation de l'Evangile. Tels sont les termes de

de l'Ordonnance passée en 1562. Dans la revue de la même Ordonnance en 1576 on mit à la tête du serment, *de veiller sur tous scandales* (p): ce qui montre que dans la première formule du serment on n'avoit pour objet que la séparation de l'Eglise Romaine; dans la suite on pourvut encore à la police: cela est naturel quand un établissement commence à prendre de la consistance: Mais enfin dans l'une & dans l'autre leçon, ni dans aucun serment de Magistrats, de Bourgeois, de Ministres, il n'est question ni d'erreur ni d'hérésie. Loin que ce fut là l'objet de la Réformation ni des Loix, ç'eût été se mettre en contradiction avec soi-même. Ainsi vos Edits n'ont fixé sous ce mot de *Réformation* que les points controversés avec l'Eglise Romaine.

Je fais que votre histoire & celle en général de la Réforme est pleine de faits qui montrent une inquisition très sévere, & que, de persécutés les Réformateurs devinrent bientôt persécuteurs: mais ce contraste, si choquant dans toute l'histoire du Christianisme, ne prouve autre chose dans la vôtre que l'inconséquence des hommes & l'empire des passions sur la raison. A force de disputer contre le Clergé Catholique, le Clergé Protestant prit l'esprit disputeur & pointilleux. Il vouloit tout décider, tout

---

(p) Ordon. Eccles. Tit. III. Art. LXXV.

régler, prononcer sur tout: chacun proposoit modestement son sentiment pour Loi suprême à tous les autres; ce n'étoit pas le moyen de vivre en paix. Calvin, sans doute, étoit un grand homme; mais enfin c'étoit un homme, & qui pis est, un Théologien: il avoit d'ailleurs tout l'orgueil du génie qui sent sa supériorité, & qui s'indigne qu'on la lui dispute: la plupart de ses collègues étoient dans le même cas; tous en cela d'autant plus coupables qu'ils étoient plus inconséquens.

Aussi quelle prise n'ont-ils pas donnée en ce point aux Catholiques, & quelle pitie n'est-ce pas de voir dans leurs défenses ces savans hommes, ces esprits éclairés qui raisonnaient si bien sur tout autre article, déraisonner si fôtement sur celui-là? Ces contradictions ne prouvoient cependant autre chose, sinon qu'ils suivoient bien plus leurs passions que leurs principes. Leur dure orthodoxie étoit elle-même une hérésie. C'étoit bien là l'esprit des Réformateurs, mais ce n'étoit pas celui de la Réformation.

La Religion Protestante est tolérante par principe, elle est tolérante essentiellement, elle l'est autant qu'il est possible de l'être, puisque le seul dogme qu'elle ne tolere pas est celui de l'intolérance. Voila l'insurmontable barrière qui nous sépare des Catholiques & qui réunit les autres communions entre elles; chacune

regarde bien les autres comme étant dans l'erreur; mais nulle ne regarde ou ne doit regarder cette erreur comme un obstacle au salut (q).

Les Réformés de nos jours, du moins les Ministres, ne connoissent ou n'aiment plus leur Religion. S'ils l'avoient connue & aimée, à la publication de mon Livre ils auroient poussé de concert un cri de joye, ils se seroient tous unis avec moi qui n'attaquois que leurs adversaires; mais ils aiment mieux abandonner leur propre cause que de soutenir la mienne: avec leur ton risiblement arrogant, avec leur rage de chicanne & d'intolérance, ils ne savent plus ce qu'ils croient ni ce qu'ils veulent ni ce qu'ils disent. Je ne les vois plus que comme de mauvais valets des Prêtres, qui les servent moins par amour pour eux que par haine contre moi. (r) Quand ils auront bien disputé, bien chamaillé, bien ergoté, bien prononcé; tout au fort de leur petit triomphe, le Clergé Romain, qui mainte-

(q) De toutes les Sectes du Christianisme la Luthérienne me paroît la plus inconséquente. Elle a réuni comme à plaisir contre elle seule toutes les objections qu'elles se font l'une à l'autre. Elle est en particulier intolérante comme l'Eglise Romaine; mais le grand argument de celle-ci lui manque: elle est intolérante sans savoir pourquoi.

(r) Il est assez superflu, je crois, d'avertir que j'excepte ici mon Pasteur, & ceux qui, sur ce point, pensent comme lui.

nant rit & les laisse faire, viendra les chasser armé d'argumens *ad hominem* sans réplique, & les battant de leurs propres armes, il leur dira: *cela va bien; mais à présent êtes vous de là, mé-ebans intrus que vous êtes; vous n'avez travaillé que pour nous.* Je reviens à mon sujet.

L'Eglise de Genève n'a donc & ne doit avoir comme Réformée aucune profession de foi précise, articulée, & commune à tous ses membres. Si l'on vouloit en avoir une, en cela même on blesseroit la liberté évangélique, on renonceroit au principe de la Réformation, on violeroit la Loi de l'Etat. Toutes les Eglises Protestantes qui ont dressé des formules de profession de foi, tous les Synodes qui ont déterminé des points de doctrine, n'ont voulu que prescrire aux Pasteurs celle qu'ils devoient enseigner, & cela étoit bon & convenable. Mais si ces Eglises & ces Synodes ont prétendu faire plus par ces formules, & prescrire aux fidèles ce qu'ils devoient croire; alors par de telles décisions ces assemblées n'ont prouvé autre chose, finon qu'elles ignoroient leur propre Religion.

L'Eglise de Genève paroissoit depuis long-tems s'écarte moins que les autres du véritable esprit du Christianisme, & c'est sur cette troupeuse apparence que j'honorai ses Pasteurs d'éloges dont je les croyois dignes; car mon intention n'étoit assûrément pas d'abuser le pu-

Mic. Mais qui peut voir aujourd'hui ces mêmes Ministres, jadis si coulans & devenus tout à coup si rigides, chicaner sur l'orthodoxie d'un Laïque & laisser la leur dans une si scandaleuse incertitude? On leur demande si Jésus-Christ est Dieu, ils n'osent répondre: on leur demande quels mystères ils admettent, ils n'osent répondre. Sur quoi donc répondront-ils, & quels seront les articles fondamentaux, différens des miens, sur lesquels ils veulent qu'on se décide, si ceux-là n'y sont pas compris?

Un Philosophe jette sur eux un coup d'œil rapide; il les pénètre, il les voit Ariens, Sociniens; il le dit, & pense leur faire honneur; mais il ne voit pas qu'il expose leur intérêt temporel; la seule chose qui généralement décide ici-bas de la foi des hommes.

Aussi-tôt alarmés, effrayés, ils s'assemblent, ils discutent, ils s'agitent, ils ne savent à quel saint se vouer; & après force consultations (*s*), délibérations, conférences, le tout aboutit à un amphigouri où l'on ne dit ni oui ni non, & auquel il est aussi peu possible de rien comprendre qu'aux deux plaidoyés de Rabelais (*t*). La

(*s*) Quand on est bien décidé sur ce qu'on croit, il fait à ce sujet un Journaliste, une profession de foi doit être bientôt faite.

(*t*) Il y auroit peut-être eu quelque embarras à s'expliquer plus clairement sans être obligés de se retracter sur certaines choses.

doctrine orthodoxe n'est-elle pas bien claire, & ne la voile-t-il pas en de sûres mains?

Cependant parce qu'un d'entre eux compilant force plisanteries scholastiques aussi bénignes qu'élégantes, pour juger mon Christianisme ne craint pas d'abjurer le sien; tout charmés du savoir de leur confrere, & surtout de sa logique, ils avouent son docte ouvrage, & l'en remercient par une députation. Ce sont, en vérité, de singulieres gens que Messieurs vos Ministres! on ne fait ni ce qu'ils croient ni ce qu'ils ne croient pas; on ne fait pas même ce qu'ils font semblant de croire: leur seule maniere d'établir leur foi est d'attaquer celle des autres; ils font comme les Jésuites qui, dit-on, forçoient tout le monde à signer la constitution sans vouloir la signer eux-mêmes. Au lieu de s'expliquer sur la doctrine qu'on leur impute ils pensent donner le change aux autres Eglises en cherchant querelle à leur propre défenseur; ils veulent prouver par leur ingratitudo de qu'ils n'avoient pas besoin de mes soins, & croient se montrer assez orthodoxes en se montrant persécuteurs.

De tout ceci je conclus qu'il n'est pas aisé de dire en quoi consiste à Genève aujourd'hui la sainte Réformation. Tout ce qu'on peut avancer de certain sur cet article est, qu'elle doit consister principalement à rejeter les points

confestés à l'Eglise Romaine par les premiers Réformateurs, & surtout par Calvin. C'est-là l'esprit de votre institution; c'est par là que vous êtes un peuple libre, & c'est par ce côté seul que la Religion fait chez vous partie de la Loi de l'Etat.

De cette première question je passe à la seconde, & je dis; dans un Livre où la vérité l'utilité la nécessité de la Religion en général est établie avec la plus grande force, où, sans donner aucune exclusion (u), l'Auteur préfère la Religion Chrétienne à tout autre culte, & la Réformation évangélique à toute autre secte, comment se peut-il que cette même Réformation soit attaquée? Cela paraît difficile à concevoir. Voyons cependant.

J'ai prouvé ci-devant en général & je prouverai plus en détail ci-après qu'il n'est pas vrai que le Christianisme soit attaqué dans mon Livre. Or lorsque les principes communs ne sont pas attaqués on ne peut attaquer en particulier aucune secte que de deux manières; savoir, indirectement en soutenant les dogmes distinctifs de ses adversaires, ou directement en attaquant les siens.

(u) J'exhorté tout lecteur équitable à relire & peser dans l'Emile ce qui suit immédiatement la profession de foi du Vicaire, & où je reprends la parole.

Mais comment aurois-je soutenu les dogmes distinctifs des Catholiques, puisqu'au contraire ce sont les seuls que j'aye attaqués, & puisque c'est cette attaque même qui a soulevé contre moi le parti Catholique, sans lequel il est sûr que les Protestans n'auroient rien dit? Voila, je l'avoue, une des choses les plus étranges dont on ait jamais osé parler, mais elle n'en est pas moins vraie. Je suis confesseur de la foi protestante à Paris, & c'est pour cela que je le suis encore à Genève.

Et comment aurois-je attaqué les dogmes distinctifs des Protestans, puisqu'au contraire ce sont ceux que j'ai soutenus avec le plus de force, puisque je n'at cessé d'insister sur l'autorité de la raison en matière de foi, sur la libre interprétation des Ecritures, sur la tolérance évangélique, & sur l'obéissance aux Loix, même en matière de culte; tous dogmes distinctifs & radicaux de l'Eglise Réformée, & sans lesquels, loin d'être solidement établie, elle ne pourroit pas même exister.

Il y a plus: voyez qu'elle force la forme même de l'Ouvrage ajoute aux argumens en faveur des Réformés. C'est un Prêtre Catholique qui parle, & ce Prêtre n'est ni un impie ni un libertin: C'est un homme croyant & pieux, plein de candeur, de droiture, & malgré ses difficultés ses objections ses doutes, nourrissant au

au fond de son cœur le plus vrai respect pour le culte qu'il professe; un homme qui, dans les épanchemens les plus intimes déclare qu'appelé dans ce culte au service de l'Eglise il y remplit avec toute l'exactitude possible les soins qui lui sont prescrits; que sa conscience lui reprocheroit d'y manquer volontairement dans la moindre chose, que dans le mystere qui choque le plus sa raison, il se recueille au moment de la consécration pour la faire avec toutes les dispositions qu'exigent l'Eglise & la grandeur du sacrement, qu'il prononce avec respect les mots sacramentaux, qu'il donne à leur effet toute la foi qui dépend de lui, & que, quoi qu'il en soit de ce mystere inconcevable, il ne craint pas qu'au jour du jugement il soit puni pour l'avoir jamais profané dans son cœur (x).

Voila comment parle & pense cet homme vénérable, vraiment bon, sage, vraiment Chrétien, & le Catholique le plus sincere qui peut-être ait jamais existé.

Ecoutez toutefois ce que dit ce vertueux Père à un jeune homme Protestant qui s'étoit fait Catholique & auquel il donne des conseils. „Re-tournez dans votre Patrie, reprenez la Religion de vos peres, suivez-la dans la sincérité de votre cœur & ne la quittez plus; elle est

(x) Emile T. III. p. 185 & 186.

„ très-simple & très-sainte ; je la crois de toutes les Religions qui sont sur la terre celle dont la morale est la plus pure, & dont la raison se contente le mieux (y).“

Il ajoute un moment après. „ Quand vous voudrez écouter votre conscience, mille obstacles vains disparaîtront à sa voix. Vous sentirez que dans l'incertitude où nous sommes, c'est une inexcusable présomption de professer une autre Religion que celle où l'on est né, & une fausseté de ne pas pratiquer sincèrement celle qu'on professe. Si l'on s'égare, on échappe une grande excuse au tribunal du Souverain Juge. Ne pardonnera-t-il pas plutôt l'erreur où l'on fut nourri que celle qu'on ose choisir soi-même ? (z)“.

Quelques pages auparavant il avoit dit : „ Si j'avois des Protestans à mon voisinage ou dans ma Paroisse, je ne les distinguerois point de mes Paroissiens en ce qui tient à la charité Chrétienne ; je les porterois tous également à s'entre-aimer, & se regarder comme frères, à respecter toutes les Religions & à vivre en paix chacun dans la sienne. Je pense que soit licite quelqu'un de quitter celle où il est né, soit le solliciter de mal faire & par consé-

(y) Ibid. p. 196.

(z) Ibid. p. 195.

„ quent faire mal soi-même. En attendant de  
„ plus grandes lumières, gardons l'ordre public,  
„ dans tout pays respectons les Loix, ne trou-  
„ blons point le culte qu'elles prescrivent, ne  
„ portons point les Citoyens à la désobéissance:  
„ car nous ne savons point certainement si c'est  
„ un bien pour eux de quitter leurs opinions  
„ pour d'autres, & nous savons certainement  
„ que c'est un mal de désobéir aux Loix."

Voila, Monsieur, comment parle un Prêtre Catholique dans un Ecrit où l'on m'accuse d'avoir attaqué le culte des Réformés, & où il n'en est pas dit autre chose. Ce qu'on auroit pu me reprocher, peut-être, étoit une partialité ouverte en leur faveur, & un défaut de convenance, en faisant parler un Prêtre Catholique comme jamais Prêtre Catholique n'a parlé. Ainsi j'ai fait en toute chose précisément le contraire de ce qu'on m'accuse d'avoir fait. On diroit que vos Magistrats se sont conduits par gageure: quand ils auroient parié de juger contre l'évidence ils n'auroient pu mieux réussir.

Mais ce Livre contient des objections, des difficultés, des doutes! Et pourquoi non, je vous prie? Où est le crime à un Protestant de proposer ses doutes sur ce qu'il trouve douteux, & ses objections sur ce qu'il en trouve susceptible? Si ce qui vous paraît clair me paroît obscur, si ce que vous jugez démontré ne me sem-

ble pas l'être, de quel droit prétendez-vous soumettre ma raison à la vôtre, & me donner votre autorité pour Loi, comme si vous prétendiez à l'infalibilité du Pape? N'est-il pas plai-sant qu'il faille raisonner en Catholique pour m'accuser d'attaquer les Protestans?

Mais ces objections & ces doutes tombent sur les points fondamentaux de la foi? Sous l'apparence de ces doutes on a rassemblé tout ce qui peut tendre à sapper, ébranler & détruire les principaux fondemens de la Religion Chrétien-ne? Voila qui change la these, & si cela est vrai, je puis être coupable; mais aussi c'est un mensonge, & un mensonge bien imprudent de la part de gens qui ne savent pas eux-mêmes en quoi consistent les principes fondamentaux de leur Christianisme. Pour moi, je fais très bien en quoi consistent les principes fondamentaux du mien, & je l'ai dit. Presque toute la profes-sion de foi de la Julie est affirmative, toute la première partie de celle du Vicaire est affirmati-ve, la moitié de la seconde partie est encore affirmative, une partie du chapitre de la Reli-gion civile est affirmative, la Lettre à M. l'Ar-  
chevêque de Paris est affirmative. Voila, Mes-sieurs, mes articles fondamentaux: voyons les vôtres.

Ils sont adroits, ces Messieurs; ils établissent la méthode de discussion la plus nouvelle & la

## L E T T R E .

plus commode pour des persécuteurs. Ils laissent avec art tous les principes de la doctrine incertains & vagues. Mais un Auteur a-t-il le malheur de leur déplaire, ils vont furetant dans ses Livres quelles peuvent être ses opinions. Quand ils croient les avoir bien constatées, ils prennent les contraires de ces mêmes opinions & en font autant d'articles de foi. Ensuite ils crient à l'impie au blasphème, parce que l'Auteur n'a pas d'avance admis dans ses Livres les prétendus articles de foi qu'ils ont bâties après-coup pour le tourmenter.

Comment les suivre dans ces multitudes de point sur lesquels ils m'ont attaqué ? comment rassembler tous leurs libelles, comment les lire ? Qui peut aller trier tous ces lambeaux toutes ces guenilles chez les frippiers de Genève ou dans le fumier du Mercure de Neuf-châtel ? Je me perds je m'embourbe au milieu de tant de bêtises. Tirons de ce fatras un seul article pour servir d'exemple, leur article le plus triomphant, celui pour lequel leurs prédicants (\*) se sont mis en campagne & dont ils ont fait le plus de bruit : les miracles..

---

(\*) Je n'aurois point employé ce terme que je trouvois déprisant, si l'exemple du Conseil de Genève, qui s'en servoit en écrivant au Cardinal de Fleury, ne m'eût appris que mon scrupule étoit mal fondé.

## SECONDE

J'entre dans un long examen. Pardonnez m'en l'ennui, je vous supplie. Je ne veux discuter ce point si terrible que pour vous épargner ceux sur lesquels ils ont moins insisté.

Ils disent donc „ J. J. Rousseau n'est pas Chrétien quoiqu'il se donne pour tel ; car nous, qui certainement le sommes, ne pensons pas comme lui. J.-J. Rousseau ne croit point à la Révélation , quoiqu'il dise y croire : en voici la preuve.

„ Dieu ne révèle pas sa volonté immédiatement à tous les hommes. Il leur parle par ses Envoyés , & ces Envoyés ont pour preuve de leur mission les miracles. Donc quiconque rejette les miracles rejette les Envoyés de Dieu , & qui rejette les Envoyés de Dieu rejette la Révélation. Or Jean Jaques Rousseau rejette les miracles.“

Accordons d'abord & le principe & le faire comme s'ils étoient vrais : nous y reviendrons dans la suite. Cela supposé , le raisonnement précédent n'a qu'un défaut : c'est qu'il fait directement contre ceux qui s'en servent. Il est très bon pour les Catholiques , mais très mauvais pour les Protestans. Il faut prouver à mon tour.

Vous trouverez que je me répète souvent , mais qu'importe ? Lorsqu'une même proposition m'est nécessaire à des argumens tout différens , dois-je éviter de la reprendre ? Cette affectation

feroit puérile. Ce n'est pas de variété qu'il s'agit, c'est de vérité, de raisonnemens justes & concluans. Passez le reste, & ne songez qu'à cela:

Quand les premiers Réformateurs commençerent à se faire entendre l'Eglise universelle étoit en paix; tous les sentimens étoient unanimes; il n'y avoit pas un dogme essenciel débattu parmi les Chrétiens.

Dans cet état tranquille, tout à coup deux ou trois hommes élèvent leur voix, & crient dans toute l'Europe: Chrétiens, prenez garde à vous; on vous trompe; on vous égare, on vous mene dans le chemin de l'Enfer: le Pape est l'Antechrist, le suppôt de Satan, son Eglise est l'école du mensonge. Vous êtes perdus: si vous né nous écoutez:

A ces premières clamours l'Europe étonnée resta quelques momens en silence, attendant ce qu'il en arriveroit: Enfin le Clergé revenu de sa première surprise & voyant que ces nouveaux venus se faisoient des Seignateurs, comme s'en fait toujours tout homme qui dogmatise, comprit qu'il falloit s'expliquer avec eux. Il commença par leur demander à qui ils en avoient avec tout ce vacarme? Ceux-ci répondent fièrement qu'ils sont les apôtres de la vérité, appellés à réformer l'Eglise & à ramener les fidèles de la voie de perdition où les conduisoient les Prêtres.

## 54 S E C O N D E

Mais, leur répliqua-t-on, qui vous a donné cette belle commission, de venir troubler la paix de l'Eglise & la tranquillité publique? Notre conscience, dirent-ils, la raison, la lumière intérieure, la voix de Dieu à laquelle nous ne pouvons résister sans crime: c'est lui qui nous appelle à ce saint ministère, & nous suivons notre vocation.

Vous êtes donc Envoyés de Dieu, reprenez les Catholiques. En ce cas, nous convenons que vous devez prêcher réformer instruire; & qu'on doit vous écouter. Mais pour obtenir ce droit commencez par nous montrer vos lettres de créance. Prophétisez, guérissez, illuminnez, faites des miracles, déployez les preuves de votre mission.

La réplique des Réformateurs est belle; & vaut bien la peine d'être transcritte.

„ Oui, nous sommes les Envoyés de Dieu: „ mais notre mission n'est point extraordinaire: „ elle est dans l'impulsion d'une conscience „ ce droite, dans les lumières d'un entendement fain. Nous ne vous apportons point une Révélation nouvelle; nous nous bornons à celle qui vous a été donnée, & que vous n'entendez plus. Nous venons à vous, non pas avec des prodiges qui peuvent être trompeurs & dont tant de fausses doctrines se sont étayées, mais avec les signes

„ de la vérité & de la raison qui ne trompent  
„ point; avec ce Livre saint que vous défigurez & que nous vous expliquons. Nos  
„ racles sont des argumens invincibles, nos  
„ prophéties sont des démonstrations: nous  
„ vous prédisons que si vous n'écoutez la voix  
„ de Christ qui vous parle par nos bouches,  
„ vous serez punis comme des serviteurs infidèles à qui l'on dit la volonté de leurs maîtres, & qui ne veulent pas l'accomplir."

Il n'étoit pas naturel que les Catholiques convinssent de l'évidence de cette nouvelle doctrine, & c'est aussi ce que la plupart d'entre eux se garderent bien de faire. Or on voit que la dispute étant réduite à ce point ne pouvoit plus finir, & que chacun devoit se donner gain de cause; les Protestans soutenant toujours que leurs interprétations & leurs preuves étoient si claires qu'il falloit être de mauvaise foi pour s'y refuser; & les Catholiques, de leur côté, trouvant que les petits argumens de quelques particuliers, qui même n'étoient pas sans réplique, ne devoient pas l'emporter sur l'autorité de toute l'Eglise qui de tout temps avoit autrement décidé qu'eux les points débattus.

Tel est l'état où la querelle est restée. On n'a cessé de disputer sur la force des preuves: dispute qui n'aura jamais de fin, tant que les

hommes n'auront pas tous la même tête.

Mais ce n'étoit pas de cela qu'il s'agissoit pour les Catholiques. Ils prirent le change, & si, sans s'amuser à chicaner les preuves de leurs adversaires, ils s'en fussent tenus à leur disputer le droit de prouver, ils les auroient embarrassés, ce me semble.

„ Premièrement „, leur auroient-ils dit, „, votre maniere de raisonner n'est qu'une pétition de principe; car si la force de vos preuves est le signe de votre mission, il s'en suit pour ceux qu'elles ne convainquent pas que votre mission est fausse, & qu'ainsi nous pouvons légitimement, tous tant que nous sommes, vous punir comme hérétiques, comme faux Apôtres, comme perturbateurs de l'Eglise & du Genre humain.

„ Vous ne prêchez pas, dites-vous, des doctrines nouvelles : & que faites-vous donc en nous prêchant vos nouvelles explications ? Donner un nouveau sens aux paroles de l'Ecriture n'est-ce pas établir une nouvelle doctrine ? N'est-ce pas faire parler Dieu tout autrement qu'il n'a fait ? Ce ne sont pas les sens mais les sens des mots qui sont révélés : changer ces sens reconnus & fixés par l'Eglise, c'est changer la Révélation.

„ Voyez, de plus, combien vous êtes injustes ! Vous convenez qu'il faut des mira-

„ clés pour autoriser une mission divine, & ce-  
 „ pendant vous, simples particuliers de votre  
 „ propre aveu, vous venez nous parler avec  
 „ empire & comme les Envoyés de Dieu (aa).  
 „ Vous réclamez l'autorité d'interpréter l'Ecri-  
 „ ture à votre fantaisie, & vous prétendez  
 „ nous ôter la même liberté. Vous vous arro-  
 „ gez à vous seuls un droit que vous refusez  
 „ & à chacun de nous & à nous tous qui com-  
 „ posons l'Eglise. Quel titre avez-vous donc  
 „ pour soumettre ainsi nos jugemens communs  
 „ à votre esprit particulier? Quelle insuppor-  
 „ table suffisance de prétendre avoir toujours  
 „ raison, & raison seuls contre tout le monde;  
 „ sans vouloir laisser dans leur sentiment ceux  
 „ qui ne sont pas du vôtre, & qui pensent  
 „ avoir raison aussi (\*)! Les distinctions dont

(aa) Farel déclarer en propres termes à Genève devant le Conseil épiscopal qu'il étoit Envoyé de Dieu: ce qui fit dire à l'un des membres du Conseil ces paroles de Caïphe: *Il a blasphemé: qu'est-il besoin d'autre témoignage? Il a mérité la mort.* Dans la doctrine des miracles il en falloit un pour répondre à cela. Cependant Jésus n'en fit point en cette occasion, ni Farel non plus. Froment déclara de même au Magistrat qui lui défendoit de prêcher, *qu'il valoit mieux obéir à Dieu qu'aux hommes*, & continua de prêcher malgré la défense; conduite qui certainement ne pouvoit s'autoriser que par un ordre exprès de Dieu.

(\*) Quel homme, par exemple, fut jamais plus

„ vous nous payez seroient tout au plus tolérables si vous disiez simplement votre avis, „ & que vous en restassiez-là; mais point. Vous „ nous faites une guerre ouverte; vous souffrez le feu de toutes parts. Résister à vos î- „ çons c'est être rebelle, idolâtre, digne de l'enfer. Vous voulez absolument convertir, „ convaincre, contraindre même. Vous dég- „ matisez, vous prêchez, vous censurez, vous „ anathématisez, vous excommuniez, vous pu- „ nissez, vous mettez à mort: vous exercez „ l'autorité des Prophètes, & vous ne vous „ donnez que pour des particuliers. Quoi! „ vous Novateurs, sur votre seule opinion, sou- „ tenus de quelques centaines d'hommes vous „ brûlez vos adversaires; & nous, avec quinze „ Siecles d'antiquité & la voix de cent millions „ d'hommes, nous aurons tort de vous brûler? „ Non, cessez de parler d'agir en Apôtres, ou „ montrez vos titres, ou quand nous serons „ les plus forts vous serez très-justement trai- „ tés en imposteurs.“

A ce discours, voyez-vous, Monsieur; ce que

---

tranchant plus impérieux, plus décisif, plus divinement infaillible à son gré que Calvin, pour qui la moindre opposition la moindre objection qu'on osoit lui faire étoit toujours une œuvre de satan, un crime digne du feu? Ce n'est pas au seul Servet qu'il en a coûté la vie pour avoir osé penser autrement que lui.

nos Réformateurs auroient eu de solide à répondre? Pour moi je ne le vois pas. Je pense qu'ils auroient été réduits à se taire ou à faire des miracles. Triste ressource pour des amis de la vérité!

Je conclus de là qu'établir la nécessité des miracles en preuve de la mission des Envoyés de Dieu qui prêchent une doctrine nouvelle, c'est renverser la Réformation de fond-en-comble; c'est faire pour me combattre ce qu'on m'accuse faussement d'avoir fait.

Je n'ai pas tout dit, Monsieur, sur ce chapitre; mais ce qui me reste à dire ne peut se couper, & ne fera qu'une trop longue Lettre: Il est temps d'achever celle-ci.



## LETTRE TROISIEME.

J' reprens, Monsieur, cette question des miracles que j'ai entrepris de discuter avec vous, & après avoir prouvé qu'établir leur nécessité c'étoit détruire le Protestantisme, je vais chercher à présent quel est leur usage pour prouver la Révélation.

Les hommes ayant des têtes si diversement organisées ne sauroient être affectés tous également des mêmes argumens, surtout en matières de foi. Ce qui paroît évident à l'un ne paroît pas même probable à l'autre; l'un par son tour d'esprit n'est frappé que d'un genre de preuves, l'autre ne l'est que d'un genre tout différent. Tous peuvent bien quelquefois convenir des mêmes choses, mais il est très-rare qu'ils en conviennent par les mêmes raisons: ce qui, pour le dire en passant, montre combien la dispute en elle-même est peu sensée: autant vaudroit vouloir forcer autrui de voir par nos yeux.

Lors donc que Dieu donne aux hommes une Révélation que tous sont obligés de croire, il faut qu'il l'établisse sur des preuves bonnes pour tous, & qui par conséquent soient aussi diverses que les manières de voir de ceux qui doivent les adopter.

Sur ce raisonnement, qui me paroît juste & simple, on a trouvé que Dieu avoit donné à la mission de ses Envoyés divers caractères qui rendoient cette mission reconnaissable à tous les hommes, petits & grands, sages & fous, savans & ignorans. Celui d'entre eux qui a le cerveau assez flexible pour s'affecteder à la fois de tous ces caractères est heureux sans doute: mais celui qui n'est frappé que de quelques-uns n'est pas à plaindre, pourvu qu'il en soit frappé suffisamment pour être persuadé.

Le premier, le plus important, le plus certain de ces caractères se tire de la nature de la doctrine; c'est - à - dire, de son utilité, de sa beauté (1), de sa sainteté, de sa vérité, de sa

---

(1) Je ne fais pourquoi l'on veut attribuer au progrès de la philosophie la belle morale de nos Livres. Cette morale, tirée de l'Evangile, étoit Chrétienne avant d'être philosophique. Les Chrétiens l'enseignent sans la pratiquer, je l'avoue; mais que font de plus les philosophes, si ce n'est de se donner à eux-mêmes beaucoup de louanges, qui n'étant répétées par personne autre, ne prouvent pas grand chose, à mon avis?

Les préceptes de Platon sont souvent très-sublimes, mais combien n'erre-t-il pas quelque-fois, & jusqu'où ne vont pas ses erreurs? Quant à Ciceron, peut-on croire que sans Platon ce Rhéteur eut trouvé ses offices? L'Evangile seul est quant à la morale, toujours sûr, toujours vrai, toujours unique, & toujours semblable à lui-même.

profondeur, & de toutes les autres qualités qui peuvent annoncer aux hommes les instructions de la suprême sagesse, & les préceptes de la suprême bonté. Ce caractère est, comme j'ai dit, le plus sûr, le plus insaillible, il porte en lui-même une preuve qui dispense de toute autre; mais il est le moins facile à constater: il exige, pour être senti, de l'étude de la réflexion des connaissances, des discussions qui ne conviennent qu'aux hommes sages qui sont instruits & qui savent raisonner.

Le second caractère est dans celui des hommes choisis de Dieu pour annoncer sa parole; leur sainteté, leur véracité, leur justice, leurs mœurs pures & sans tache, leurs vertus inaccessibles aux passions humaines font, avec les qualités de l'entendement, la raison l'esprit le savoir la prudence, autant d'indices respectables, dont la réunion, quand rien ne s'y dément, forme une preuve complète en leur faveur, & dit qu'ils sont plus que des hommes. Ceci est le signe qui frappe par préférence les gens bons & droits qui voyent la vérité par tout où ils voyent la justice, & n'entendent la voix de Dieu que dans la bouche de la veu. Ce caractère a sa certitude encore, mais il n'est pas impossible qu'il trompe, & ce n'est pas un prodige qu'un imposteur abuse les gens de bien, ni qu'un homme de bien s'abuse lui-même, entraîné

éteiné par l'ardeur d'un saint zèle qu'il prendra pour de l'inspiration.

Le troisième caractère des Envoyés de Dieu, est une émanation de la Puissance divine, qui peut interrompre & changer le cours de la nature à la volonté de ceux qui reçoivent cette émanation. Ce caractère est sans contredit le plus brillant des trois, le plus frappant, le plus prompt à sauter aux yeux, celui qui se marquant par un effet subit & sensible, semble exiger le moins d'examen & de discussion: par là ce caractère est aussi celui qui fait spécialement le peuple, incapable de raisonnemens suivis, d'observations lentes & sûres, & en toute chose esclave de ses sens: mais c'est ce qui rend ce même caractère équivoque, comme il sera prouvé ci-après; & en effet, pourvu qu'il frappe ceux auxquels il est destiné qu'importe qu'il soit apparent ou réel? C'est une distinction qu'ils sont hors d'état de faire: ce qui montre qu'il n'y a de signe vraiment certain que celui qui se tire de la doctrine, & qu'il n'y a par conséquent que les bons raisonneurs qui puissent avoir une foi solide & sûre; mais la bonté divine se prête aux foiblesse du vulgaire & veut bien lui donner des preuves qui suffisent pour lui.

Je m'arrête ici sans rechercher si ce dénombrément peut aller plus loin: c'est une discussion

inutile à la nôtre: car il est clair que quand tous ces signes se trouvent réunis c'en est assez pour persuader tous les hommes, les sages les bons & le peuple. Tous, excepté les fous, incapables de raison, & les méchans qui ne veulent être convaincus de rien.

Ces caractères sont des preuves de l'autorité de ceux en qui ils résident; ce sont les raisons sur lesquelles on est obligé de les croire. Quand tout cela est fait la vérité de leur mission est établie; ils peuvent alors agir avec droit & puissance en qualité d'Envoyés de Dieu. Les preuves sont les moyens, la foi due à la doctrine est la fin. Pourvu qu'on admette la doctrine c'est la chose la plus vaine de disputer sur le nombre & le choix des preuves, & si une seule me persuade, vouloir m'en faire adopter d'autres est un soin perdu. Il seroit du moins bien ridicule de soutenir qu'un homme ne croit pas ce qu'il dit croire, parce qu'il ne le croit pas précisément par les mêmes raisons que nous disons avoir de la croire aussi.

Voila, ce me semble, des principes clairs & incontestables: venons à l'application. Je me déclare Chrétien; mes persécuteurs disent que je ne le suis pas. Ils prouvent que je ne suis pas Chrétien parce que je rejette la Révélation, & ils prouvent que je rejette la Révélation parce que je ne crois pas aux miracles.

Mais pour que cette conséquence fut juste, il faudroit de deux choses l'une: ou que les miracles fussent l'unique preuve de la Révélation, ou que je rejette également les autres preuves qui l'attestent. Or il n'est pas vrai que les miracles soient l'unique preuve de la Révélation, & il n'est pas vrai que je rejette les autres preuves; puisqu'au contraire on les trouve établies dans l'ouvrage même où l'on accuse de détruire la Révélation (2).

Voila précisément à quoi nous en sommes. Ces Messieurs, déterminés à me faire malgré moi rejeter la Révélation, comptent pour rien que je l'admette sur les preuves qui me convainquent, si je ne l'admetts encore sur celles qui ne me convainquent pas, & par ce que je ne le puis ils disent que je la rejette. Peut-on rien concevoir de plus injuste & de plus extravagant?

Et voyez de grace si j'en dis trop; lorsqu'ils me font un crime de ne pas admettre une preuve que non seulement Jésus n'a pas donnée, mais qu'il a refusée expressément.

(2) Il importe de remarquer que le Vicaire pouvoit trouver beaucoup d'objections comme Catholique, qui sont nulles pour un Protestant. Ainsi le scepticisme dans lequel il reste ne prouve en aucune façon le mien, surtout après la déclaration très expresse que j'ai faite à la fin de ce même Ecrit. On voit clairement dans mes principes que plusieurs des objections qu'il contient portent à faux.

Il ne s'annonça pas d'abord par des miracles mais par la prédication. A douze ans il disputoit déjà dans le Temple avec les Docteurs, tantôt les interrogant & tantôt les surprenant par la sagesse de ses réponses. Ce fut là le commencement de ses fonctions, comme il le déclara lui-même à sa mère & à Joseph (3). Dans le pays avant qu'il fit aucun miracle il se mit à prêcher aux peuples le Royaume des Cieux (4), & il avoit déjà rassemblé plusieurs disciples sans s'être autorisé près d'eux d'aucun signe, puisqu'il est dit que ce fut à Cana qu'il fut le premier (5).

Quand il fit ensuite des miracles, c'étoit le plus souvent dans des occasions particulières dont le choix n'annonçoit pas un témoignage public, & dont le but étoit si peu de manifester sa puissance, qu'on ne lui en a jamais demandé pour cette fin qu'il ne les ait refusés. Voyez là-dessus toute l'histoire de sa vie; écoutez surtout sa propre déclaration: elle est si décisive que vous n'y trouverez rien à répliquer.

Sa carrière étoit déjà fort avancée, quand

(3) Luc. XI. 46. 47. 49.

(4) Math. IV. 17.

(5) Jean II. 11. Je ne puis penser que personne veuille mettre au nombre des signes publics de sa mission, la tentation du diable & le jeûne de quarante jours.

lès Docteurs, le voyant faire tout debon le Prophète au milieu d'eux, s'aviserent de lui demander un signe. A cela qu'auroit dû répondre Jésus, selon vos Messieurs ? „ Vous de- „ mandez un signe, vous en avez eu cent, „ Croyez-vous que je sois venu m'annoncer à „ vous pour le Messie sans commencer par ren- „ dre témoignage de moi, comme si j'avois „ voulu vous forcer à me méconnoître & vous „ faire errer malgré vous ? Non, Cana, le „ Centenier, le Lépreux, les aveugles, les pa- „ ralytiques, la multiplication des pains, tou- „ te la Galilée, toute la Judée déposent pour „ moi. Voila mes signes ; pourquoi feignez-vous „ de ne les pas voir ? ”

Au lieu de cette réponse, que Jésus ne fit point, voici, Monsieur, celle qu'il fit.

*La Nation méchante & adultere demande un signe, & il ne lui en sera point donné. Ailleurs il ajoute. Il ne lui sera point donné d'autre signe que celui de Jonas le Prophète. Et leur tournant le dos, il s'en alla (6).*

Voyez d'abord comment, blâmant cette manie des signes miraculeux, il traite ceux qui les demandent ? Et cela ne lui arrive pas une fois

(6) Marc. VIII. 12. Matth. XVI. 4. Pour abréger j'ai fondu ensemble ces deux passages, mais j'ai conservé la distinction essentielle à la question.

seulement mais plusieurs (7). Dans le système de vos Messieurs cette demande étoit très légitime : pourquoi donc insulter ceux qui la faisoient ?

Voyez ensuite à qui nous devons ajouter foi par préférence ; d'eux , qui soutiennent que c'est rejeter la Révélation Chrétienne que de ne pas admettre les miracles de Jésus pour les signes qui l'établissent , ou de Jésus lui-même , qui déclare qu'il n'a point de signe à donner.

Ils demanderont ce que c'est donc que le signe de Jonas le Prophète ? Je leur répondrai que c'est sa prédication aux Ninivites , précisément le même signe qu'employoit Jésus avec les Juifs , comme il l'explique lui-même (8). On ne peut donner au second passage qu'un sens qui se rapporte au premier , autrement Jésus se feroit contredit. Or dans le premier passage où l'on demande un miracle en signe , Jésus dit positivement qu'il n'en sera donné aucun. Donc le sens du second passage n'indique aucun signe miraculeux.

Un troisième passage , insisteront - ils , explique ce signe par la résurrection de Jésus (9).

(7) Conférez les passages suivans. Matth. XII. 39. 41. Marc. VIII. 12. Luc. XI. 29. Jean II. 18. 19. IV. 48. V. 34. 36. 39.

(8) Matth. XII. 41. Luc. XI. 30. 32.

(9) Matth. XII. 40.

Je le nie; il l'explique tout au plus par sa mort. Or la mort d'un homme n'est pas un miracle; ce n'en est pas même un qu'après avoir resté trois jours dans la terre un corps en soit retiré. Dans ce passage il n'est pas dit un mot de la résurrection. D'ailleurs quel genre de preuve feroit ce de s'autoriser durant sa vie sur un signe qui n'aura lieu qu'après sa mort? Ce feroit vouloir ne trouver que des incrédulés; ce feroit cacher la chandelle sous le boisseau: Comme cette conduite feroit injuste, cette interprétation feroit impie.

De plus, l'argument invincible revient encore. Le sens du troisième passage ne doit pas attaquer le premier, & le premier affirme qu'il ne sera point donné de signe, point du tout, aucun. Enfin, quoiqu'il en puisse être, il reste toujours prouvé par le témoignage de Jésus même, que, s'il a fait des miracles durant sa vie, il n'en a point fait en signe de sa mission.

Toutes les fois que les Juifs ont insisté sur ce genre de preuves, il les a toujours renvoyés avec mépris, sans daigner jamais les satisfaire. Il n'approuvoit pas même qu'on prit en ce sens ses œuvres de charité. *Si vous ne voyez des prodiges & des miracles, vous ne croyez point;* disoit-il à celui qui le prloit de guérir son fils (10). Parle-t-on sur ce ton-là quand

(10) Jean IV. 48.

en veut donner des prodiges en preuves?

Combien n'étoit-il pas étonnant que, s'il en eut tant donné de telles, on continuât sans cesse à lui en demander? *Quel miracle fais-tu*, lui disoient les Juifs, *afin que l'ayant vu nous croyons à toi?* *Moyse donna la manne dans le désert à nos peres; mais toi, quelle œuvre fais-tu* (a)? C'est à-peu-près, dans le sens de vos Messieurs, & laissant à part la Majesté royale, comme si quelqu'un venoit dire à Frédéric. *On te dit un grand Capitaine; & pourquoi donc? Qu'as-tu fait qui te montre tel?* Gustave vainquit à Leipsic à Lutzen, Charles à Fräwstat à Narva; mais où sont tes monumens? *Quelle victoire as-tu remportée, quelle Place as tu prise, quelle marche as-tu faite, quelle Campagne t'a couvert de gloire?* de quel droit portes-tu le nom de Grand? L'imprudence d'un pareil discours est elle concevable, & trouveroit-on sur la terre entiere un homme capable de le tenir?

Cependant, sans faire honte à ceux qui lui en tenoient un semblable, sans leur accorder aucun miracle, sans les édifier au moins sur ceux qu'il avoit fait, Jésus, en réponse à leur question, se contente d'allégoriser sur le pain du Ciel: aussi, loin que sa réponse lui donnât de nouveaux Disciples, elle lui en ôta plusieurs

(a) Jean VI. 30. 31. & suiv.

fieurs de ceux qu'il avoit, & qui, sans doute, pensoient comme vos Théologiens. La désertion fut telle qu'il dit aux douze; *Et vous, ne voulez-vous pas aussi vous en aller?* Il ne parloit pas qu'il eut fort à cœur de conserver ceux qu'il ne pouvoit retenir que par des miracles.

Les Juifs demandoient un signe du Ciel. Dans leur système, ils avoient raison. Le signe qui devoit constater la venue du Messie ne pouvoit pour eux être trop évident, trop décisif, trop au dessus de tout soupçon, ni avoir trop de témoins oculaires; comme le témoignage immédiat de Dieu vaut toujours mieux que celui des hommes, il étoit plus sûr d'en croire au signe même, qu'aux gens qui disoient l'avoir vu, & pour cet effet le Ciel étoit préférable à la terre.

Les Juifs avoient donc raison dans leur vue, parce qu'ils voulloient un Messie apparent & tout miraculeux. Mais Jésus dit après le Prophète que le Royaume des Cieux ne vient point avec apparence, que celui qui l'annonce ne débat point, ne crie point, qu'on n'entend point sa voix dans les rues. Tout cela ne respire pas l'ostentation des miracles; aussi n'étoit-elle pas le but qu'il se proposoit dans les siens. Il n'y mettoit ni l'appareil ni l'authenticité nécessaires pour constater de vrais signes, par ce qu'il ne les donnoit point pour tels. Au contraire il re-

commandoit le secret aux malades qu'il guérissoit , aux boiteux qu'il faisoit marcher , aux possédés qu'il délivroit du Démon. L'on eut dit qu'il craignoit que sa vertu miraculeuse ne fut connue; on m'avouera que c'étoit une étrange maniere d'en faire la preuve de sa mission.

Mais tout cela s'explique de soi-même , sitôt que l'on conçoit que les Juifs alloient cherchant cette preuve où Jésus ne vouloit pas qu'elle fut. *Celui qui me rejette a , disoit-il , qui le juge.* Ajoutoit-il , *les miracles que j'ai faits le condamneront ? Non , mais ; la parole que j'ai portée le condannera.* La preuve est donc dans la parole & non pas dans les miracles.

On voit dans l'Evangile que ceux de Jésus étoient tous utiles : mais ils étoient sans éclat sans apprêt sans pompe , ils étoient simples comme ses discours , comme sa vie , comme toute sa conduite. Le plus apparent le plus palpable qu'il ait fait est sans contredit celui de la multiplication des cinq pains & des deux poissons qui nourrissent cinq mille hommes. Non seulement ses disciples avoient vu le miracle , mais il avoit pour ainsi dire passé par leurs mains ; & cependant ils n'y pensoient pas , ils ne s'en doutoient presque pas. Concevez-vous qu'on puisse donner pour signes notoires au genre humain dans tous les siècles des faits

auxquels les témoins les plus immédiats font à peine attention (b) ?

Et tant s'en faut que l'objet réel des miracles de Jésus fut d'établir la foi , qu'au contraire il commençoit par exiger la foi avant que de faire le miracle. Rien n'est si fréquent dans l'Evangile. C'est précisément pour cela , c'est parce qu'un Prophète n'est sans honneur que dans son pays , qu'il fit dans le sien très peu de miracles (c); il est dit même qu'il n'en put faire , à cause de leur incrédulité (d). Comment ? c'étoit à cause de leur incrédulité qu'il en falloit faire pour les convaincre , si ses miracles avoient eu cet objet ; mais ils ne l'avoient pas. C'étoient simplement des actes de bonté , de charité , de bienfaisance , qu'il faisoit en faveur de ses amis , & de ceux qui croyoient en lui; & c'étoit dans de pareils actes que consistoient les œuvres de miséricorde , vraiment dignes d'être siennes , qu'il disoit rendre témoignage de lui (e). Ces œuvres marquoient le pouvoir de bien faire plutôt que la volonté

(b) Marc. VI. 52. Il est dit que c'étoit à cause que leur cœur étoit stupide ; mais qui s'oseroit vanter d'avoir un cœur plus intelligent dans les choses saintes que les disciples choisis par Jésus.

(c) Matth. XIII. 58.

(d) Marc. VI. 5.

(e) Jean. X. 25. 32. 38.

d'étonner, c'étoient des vertus (f) plus que des miracles. Et comment la suprême sagesse eut-elle employé des moyens si contraires à la fin qu'elle se proposoit? Comment n'eut-elle pas prévu que les miracles dont elle appuyoit l'autorité de ses Envoyés produiroient un effet tout opposé, qu'ils feroient suspecter la vérité de l'histoïre tant sur les miracles que sur la mission, & que parmi tant de solides preuves, celle-là ne feroit que rendre plus difficiles sur toutes les autres les gens éclairés. & vrais? Qui je le soutiendrai toujours, l'appui qu'on veut donner à la croyance en est le plus grand obstacle: ôtez les miracles de l'Evangile & toute la terre est aux pieds de Jésus-Christ (g).

Vous voyez, Monsieur, qu'il est attesté par l'Ecriture même que dans la Mission de Jésus-Christ les miracles ne sont point un signe tellement nécessaire à la foi qu'on n'en puisse

(f) C'est le mot employé dans l'Ecriture; nos traducteurs le rendent par celui de miracles.

(g) Paul prêchant aux Athéniens fut écouté fort paisiblement jusqu'à ce qu'il leur parlât d'un homme ressuscité. Alors les uns se mirent à rire; les autres lui dirent: *Cela suffit, nous entendrons le reste une autre fois.* Je ne fais pas bien ce que pensent au fond de leurs cœurs ces bons Chrétiens à la mode; mais s'ils croient à Jésus par ses miracles, moi j'y crois malgré ses miracles, & j'ai dans l'esprit que ma foi vaut mieux que la leur.

avoir sans les admettre. Accordons que d'autres passages présentent un sens contraire à ceux-ci, ceux-ci réciproquement présentent un sens contraire aux autres, & alors je choisis, usant de mon droit, celui de ces sens qui me paroît le plus raisonnable & le plus clair. Si j'avois l'orgueil de vouloir tout expliquer, je pourrois en vrai Théologien tordre & tirer chaque passage à mon sens; mais la bonne foi ne me permet point ces interprétations Sophistiques; suffisamment autorisé dans mon sentiment (b) par ce que je comprends, je resto

(b) Ce sentiment ne m'est point tellement particulier qu'il ne soit aussi celui de plusieurs Théologiens dont l'orthodoxie est mieux établie que celle du Clergé de Genève. Voici ce que m'écrivoit là-dessus un de ces Messieurs le 28 Février 1764.

„ Quoiqu'en dise la cohue des modernes apologistes du Christianisme, je suis persuadé qu'il n'y a pas un mot dans les Livres sacrés d'où l'on puisse légitimement conclure que les miracles aient été destinés à servir de preuve pour les hommes de tous les tems & de tous les lieux. Bien loin de-là, ce n'étoit pas à mon avis le principal objet pour ceux qui en furent les témoins oculaires. Lorsque les Juifs demandoient des miraciles à Saint Paul, pour toute réponse il leur prêchoit Jésus crucifié. A coup sûr si Grotius, les Auteurs de la Société de Boyle, Vernes, Vernet &c. eussent été à la place de cet Apôtre, ils n'auroient rien eu de plus pressé que d'en voyer chercher des tréteaux pour satisfaire à une demande qui quadre si bien avec leurs principes.

en paix sur ce que je ne comprends pas, & que ceux qui me l'expliquent me font encore moins comprendre. L'autorité que je donne à l'Evangile je ne la donne point aux interprétations des hommes, & je n'entends pas plus les soumettre à la mienne que me soumettre à la leur. La règle est commune, & claire en ce qui importe ; la raison qui l'explique est particulière, & chacun a la sienne qui ne fait autorité que pour lui. Se laisser mener par autrui sur cette matière c'est substituer l'explication au texte, c'est se soumettre aux hommes & non pas à Dieu.

Je reprends mon raisonnement, & après avoir établi que les miracles ne sont pas un signe nécessaire à la foi, je vais montrer en confirmation de cela que les miracles ne sont pas un signe infaillible & dont les hommes puissent juger.

---

„ Ces gens-là croient faire merveilles avec leurs  
„ ramas d'argumens; mais un jour on doutera j'es-  
„ pere, s'ils n'ont pas été compilés par une société  
„ d'incrédules, sans qu'il faille être Hardouin pour  
„ cela.“

Qu'on ne pense pas, au reste que l'Auteur de cette Lettre soit mon partisan; tant s'en faut : il est un de mes adversaires. Il trouve seulement que les autres ne savent ce qu'ils disent. Il soupçonne peut-être pis : car la foi de ceux qui croient sur les miracles, sera toujours très suspecte aux gens éclairés.

Un miracle est, dans un fait particulier, un acte immédiat de la puissance divine, un changement sensible dans l'ordre de la nature, une exception réelle & visible à ses Loix. Voilà l'idée dont il ne faut pas s'écartez si l'on veut s'entendre en raisonnant sur cette matière. Cette idée offre deux questions à résoudre.

La première : Dieu peut-il faire des miracles ? C'est-à-dire, peut-il déroger aux Loix qu'il a établies ? Cette question sérieusement traitée seroit impie si elle n'étoit absurde : ce seroit faire trop d'honneur à celui qui la résoudroit négativement que de le punir ; il suffiroit de l'enfermer. Mais aussi quel homme a jamais nié que Dieu put faire des miracles ? Il falloit être Hébreu pour demander si Dieu pouvoit dresser des tables dans le désert.

Seconde question : Dieu veut-il faire des miracles ? C'est autre chose. Cette question en elle-même & abstraction faite de toute autre considération est parfaitement indifférente ; elle n'intéresse en rien la gloire de Dieu dont nous ne pouvons fonder les desseins. Je dirai plus ; s'il pouvoit y avoir quelque différence quant à la foi dans la maniere d'y répondre, les plus grandes idées que nous puissions avoir de la sagesse & de la majesté divine seroient pour la négative, il n'y a que l'orgueil humain qui soit contre. Voilà jusqu'où la raison peut aller.

qu'il se fasse des choses fort extraordinaires ? J'en ai vu ; moi, de ces choses là, & même j'en ait fait (k).

L'étude de la nature y fait faire tous les jours de nouvelles découvertes : l'industrie humaine se perfectionne tous les jours. La Chymie curieuse a des transmutations, des précipitations, des détonations, des explosions, des phosphores, des pyrophores, des tremblemens de terre, & mille autres merveilles à faire signer mille fois le peuple qui les verroit. L'huile de gayac & l'esprit de nitre ne sont pas des liqueurs fort rares ; mêlez-les ensemble, &

(k) J'ai vu à Venise en 1743 une maniere de sorts assez nouvelle, & plus étrange que ceux de Preneste. Celui qui les voulloit confuter entroit dans une chambre, & y restoit feul s'il le désiroit. Là d'un Livre plein de feuillets blancs il en tiroit un à son choix ; puis tenant cette feuille il demandoit, non à voix haute, mais mentalement ce qu'il voulloit savoir. Ensuite il plioit sa feuille blanche, l'enveloppoit, la cachetoit, la plaçoit dans un Livre ainsi cachetée : enfin après avoir récité certaines formules fort baroques sans perdre son Livre de vue, il en alloit tirer le papier, reconnoître le cache, l'ouvrir, & il trouvoit sa réponse écrite.

Le magicien qui faisoit ces sorts étoit le premier Secrétaire de l'Ambassadeur de France, & il s'appelloit J. J. Rousseau.

Je me contentois d'être forcier, parce que j'étois modeste ; mais si j'avois eu l'ambition d'être Prophète, qui m'eut empêché de le devenir ?

vous verrez ce qu'il en arrivera ; mais n'allez pas faire cette épreuve dans une chambre, car vous pourriez bien mettre le feu à la maison (1). Si les Prêtres de Baal avoient eu M. Rouelle au milieu d'eux leur bucher eut pris feu de lui-même & Elie eut été pris pour dupe.

Vous versez de l'eau dans de l'eau, voila de l'encre ; vous versez de l'eau dans de l'eau, voila un corps dur. Un Prophète du Collège de Harcourt va en Guinée & dit au peuple ; reconnoissez le pouvoir de celyci qui m'envoye ; je vais convertir de l'eau en pierre ; par des moyens connus du moindre Ecolier il fait de la glace : voila les Nègres prêts à l'adorer.

Jadis les Prophètes faisoient descendre à leur voix le feu du Ciel ; aujourd'hui les enfans en font autant avec un petit morceau de verre. Jofué fit arrêter le Soleil ; un faiseur d'almanacs va le faire éclipser ; le prodige est encore plus sensible. Le cabinet de M. l'Abbé Nollet est un laboratoire de magie, les récréations mathématiques sont un recueil de miracles ; que dis-je ? les foires même en fourmillent, les Briochés n'y sont pas rares ; le seul Paysan de Northollande que j'ai vu vingt fois

(1) Il y a des précautions à prendre pour réussir dans cette opération : l'on me dispensera bien, je pense, d'en mettre ici le Récipé.

allumer sa chandelle avec son couteau à de quoi subjuguer tout le Peuple, même à Paris; que pensez-vous qu'il eut fait en Syrie?

C'est un spectacle bien singulier que ces foires de Paris; il n'y en a pas une où l'on ne voie les choses les plus étonnantes, sans que le public daigne presque y faire attention; tant on est accoutumé aux choses étonnantes, & même à celles qu'on ne peut concevoir! On y voit au moment que j'écris ceci deux machines portatives séparées, dont l'une marche ou s'arrête exactement à la volonté de celui qui fait marcher ou arrêter l'autre. J'y ai vu une tête de bois qui parloit, & dont on ne parloit pas tant que de celle d'Albert le grand. J'ai vu même une chose plus surprenante; c'étoit forte têtes d'hommes, de savans, d'Académiciens qui courroient aux miracles des convulsions, & qui en revenoient tout émerveillés.

Avec le canon, l'optique, l'aimant, le baromètre, quels prodiges ne fait-on pas chez les ignorans? Les Européens avec leurs arts ont toujours passé pour des Dieux parmi les Barbares. Si dans le sein même des Arts, des Sciences, des collèges, des Académies; si dans le milieu de l'Europe, en France, en Angleterre, un homme fut venu le siècle dernier, armé de tous les miracles de l'électricité que nos physiciens operent aujourd'hui, l'eut-on brûlé comme

me un sorcier , l'eut - on suivi comme un Prophète ? Il est à présumer qu'on eut fait l'un ou l'autre : il est certain qu'on auroit eu tort.

Je ne sais si l'art de guérir est trouvé ni s'il se trouvera jamais : Ce que je sais c'est qu'il n'est pas hors de la nature. Il est tout aussi naturel qu'un homme guérisse qu'il l'est qu'il tombe malade ; il peut tout aussi bien guérir subitement que mourir subitement. Tout ce qu'on pourra dire de certaines guérisons , c'est qu'elles sont surprenantes ; mais non pas qu'elles sont impossibles ; comment prouverez-vous donc que ce sont des miracles ? Il y a pourtant, je l'avoue , des choses qui m'étonneroient fort si j'en étois le témoin : ce ne seroit pas tant de voir marcher un boiteux qu'un homme qui n'avoit point de jambe , ni de voir un paralytique mouvoir son bras qu'un homme qui n'en a qu'un reprendre les deux. Cela me frapperoit encore plus , je l'avoue , que de voir ressusciter un mort ; car enfin un mort peut n'être pas mort (m). Voyez le Livre de M. Bruhier.

---

(m) *Lazare étoit déjà dans la terre ? Seroit-il le premier homme qu'on auroit enterré vivant ? Il y étoit depuis quatre jours ? Qui les a comptés ? Ce n'est pas Jésus qui étoit absent. Il puoit déjà ? Qu'en savez-vous ? Sa sœur le dit ; voila toute la preuve. L'effroi le dégoût en eut fait dire autant à toute autre femme , quand même cela n'eut pas été vrai.*

Au reste, quelque frappant que put me paraître un pareil spectacle, je ne voudrois pour rien au monde en être témoin; car que fais-je ce qu'il en pourroit arriver? Au lieu de me rendre crédule, j'aurois grand peur qu'il ne me rendit que fou: mais ce n'est pas de moi qu'il s'agit; revenons.

On vient de trouver le secret de ressusciter des noyés; on a déjà cherché celui de ressusciter les pendus; qui fait si dans d'autres genres de mort, on ne parviendra pas à rendre la vie à des corps qu'on en avoit cru privés. On ne favoit jadis ce que c'étoit que d'abattre la catastrophe; c'est un jeu maintenant pour nos chirurgiens. Qui fait s'il n'y a pas quelque secret trouvable pour la faire tomber tout d'un coup? Qui fait si le possesseur d'un pareil secret ne peut pas faire avec simplicité, ce qu'un spectateur ignorant va prendre pour un miracle, & ce qu'un Auteur prévenu peut donner pour

---

*Jésus ne fait que l'appeler, & il sort.* Prenez garde de mal raisonner. Il s'agissoit de l'impossibilité physique; elle n'y est plus. Jésus faisoit bien plus de façons dans d'autres cas qui n'étoient pas plus difficiles: voyez la note qui suit. Pourquoi cette différence, si tout étoit également miraculeux? Ceci peut étre une exagération, & ce n'est pas la plus forte que saint Jean ait faite; j'en atteste le dernier verset de son Evangile.

tel (\*)? Tout cela n'est pas vraisemblable, soit : Mais nous n'avons point de preuve que cela soit impossible, & c'est de l'impossibilité physique qu'il s'agit ici. Sans cela, Dieu déployant à nos yeux sa puissance n'auroit pu nous donner que des signes vraisemblables, de simples probabilités ; & il arriveroit de-là que l'autorité des miracles n'étant fondée que sur l'ignorance de ceux pour qui ils auroient été faits, ce qui

(\*) On voit quelquefois dans le détail des faits rapportés une gradation qui ne convient point à une opération furnaturelle. On présente à Jésus un aveugle. Au lieu de le guérir à l'instant, il l'emmène hors de la bourgade. Là il oint ses yeux de salive, il pose ses mains sur lui ; après quoi il lui demande s'il voit quelque chose. L'aveugle répond qu'il voit marcher des hommes qui lui paroissent comme des arbres : Sur quoi, jugeant que la première opération n'est pas suffisante, Jésus la recommence, & enfin l'homme guérit.

Une autre fois, au lieu d'employer de la salive pure, il la délaye avec de la terre.

Or je le demande, à quoi bon tout cela pour un miracle? La nature dispute-t-elle avec son maître ? A-t-il besoin d'effort, d'obstination, pour se faire obéir ? A-t-il besoin de salive, de terre, d'ingrédients ? A-t-il même besoin de parler, & ne suffit-il pas qu'il veuille ? Ou bien osera-t-on dire que Jésus, sûr de son fait, ne laisse pas d'user d'un petit manège de charlatan, comme pour se faire valoir davantage, & amuser les spectateurs ? Dans le système de vos Messieurs, il faut pourtant l'un ou l'autre. Choisissez.

feroit miraculeux pour un siècle ou pour un peuple ne le seroit plus pour d'autres ; de sorte que la preuve universelle étant en défaut , le système établi sur elle seroit détruit. Non , donnez-moi des miracles qui demeurent tels quoi qu'il arrive , dans tous les tems & dans tous les lieux. Si plusieurs de ceux qui sont rapportés dans la Bible paroissent être dans ce cas , d'autres aussi paroissent n'y pas être. Répond-moi donc , Théologien , prétends-tu que je passe le tout en bloc , ou si tu me permets le triage ? Quand tu m'auras décidé ce point , nous verrons après.

Remarquez bien , Monsieur , qu'en supposant tout au plus quelque amplification dans les circonstances , je n'établis aucun doute sur le fond de tous les faits. C'est ce que j'ai déjà dit , & qu'il n'est pas superflu de redire. Jésus , éclairé de l'esprit de Dieu , avoit des lumières si supérieures à celles de ses disciples , qu'il n'est pas étonnant qu'il ait opéré des multitudes de choses extraordinaires où l'ignorance des spectateurs a vu le prodige qui n'y étoit pas. A quel point , en vertu de ces lumières pouvoit-il agir par des voyes naturelles , inconnues à eux & à nous (o) ? Voila ce que nous ne savons

---

(o) Nos hommes de Dieu veulent à toute force que j'aye fait de Jésus un Imposteur. Ils s'échauffent pour

vons point & ce que nous ne pouvons fatoir. Les spectateurs des choses merveilleuses font naturellement portés à les décrire avec exagération. Là dessus on peut de très bonne - foi s'abuser soi-même en abusant les autres : pour peu qu'un fait soit au dessus de nos lumières nous le supposons au dessus de la raison, & l'esprit voit enfin du prodige où le cœur nous fait désirer fortement d'en voir.

Les miracles sont, comme j'ai dit, les preuves des simples, pour qui les Loix de la nature forment un cercle très étroit autour d'eux. Mais la sphère s'étend à mesure que les hommes s'instruisent & qu'ils sentent combien il leur reste encore à favoijr. Le grand Physicien voit si loin les bornes de cette sphère qu'il ne fauroit discerner un miracle au-delà. *Cela ne se peut* est un mot qui sort rarement de la bouche des sages ; ils disent plus fréquemment, *je ne fais.*

Que devons-nous donc penser de tant de

---

pour répondre à cette indigne accusation , afin qu'on pense que je l'ai faite ; ils la supposent avec un air de certitude ; ils y insistent, ils y reviennent affectueusement. Ah si ces doux Chrétiens pouvoient m'arracher à la fin quelque blasphème , quel triomphe ! quel contentement , quelle édification pour leurs charitables ames ! Avec quelle sainte joie ils apporteroient les tifons allumés au feu de leur zèle , pour embraser mon bucher !

miracles rapportés par des Auteurs, véridiques, je n'en doute pas, mais d'une si crasse ignorance, & si pleins d'ardeur pour la gloire de leur maître? Faut-il rejeter tous ces faits? Non. Faut-il tous les admettre? Je l'ignore (p). Nous devons les respecter sans prononcer

---

(p) Il y en a dans l'Évangile qu'il n'est pas même possible de prendre au pied de la Lettre sans renoncer au bon sens. Tels sont, par exemple, ceux des possédés. On reconnoit le Diable à son œuvre, & les vrais possédés sont les méchants; la raison n'en reconnoîtra jamais d'autres. Mais pafsons: voici plus.

Jésus demande à un groupe de Démons comment il s'appelle. Quoi! Les Démons ont des noms? Les Anges ont des noms? Les purs Esprits ont des noms? Sans doute pour s'entre-appeler entre eux, ou pour entendre quand Dieu les appelle? Mais qui leur a donné ces noms? En quelle langue en font les mots? Quelles sont les bouches qui prononcent ces mots, les oreilles que leurs sons frappent? Ce nom c'est *Légion*, car ils sont plusieurs, ce qu'apparamment Jésus ne favoit pas. Ces Anges, ces Intelligences sublimes dans le mal comme dans le bien, ces Etres Célestes qui ont pu se révolter contre Dieu, qui osent combattre ses Décrets éternels, se logent en tas dans le corps d'un homme: forcés d'abandonner ce malheureux, ils demandent de se jettter dans un troupeau de cochons, ils l'obtiennent; ces cochons se précipitent dans la mer; & ce sont là les augustes preuves de la mission du Rédempteur du genre humain, les preuves qui doivent l'attester à tous les peuples de tous les âges, & dont nul ne fauroit douter; sous

Sur leur nature, suffisons-nous être cent fois décrétés. Car enfin l'autorité des loix ne peut s'étendre jusqu'à nous forcer de mal raisonner, & c'est pourtant ce qu'il faut faire pour trouver nécessairement un miracle où la raison ne peut voir qu'un fait étonnant..

Quand il seroit vrai que les Catholiques ont un moyen sûr pour eux de faire cette distinction, que s'ensuivroit-il pour nous ? Dans leur système, lorsque l'Eglise une fois reconnue a décidé qu'un tel fait est un miracle, il est un miracle ; car l'Eglise ne peut se tromper. Mais ce n'est pas aux Catholiques que j'ai à faire ici, c'est aux Réformés. Ceux-ci ont très bien réfuté quelques parties de la profession de foi du Vicaire qui, n'étant écrite que contre l'Eglise Romaine, ne pouvoit ni ne devoit rien prouver contre eux. Les Catholiques pourront de même réfuter aisément ces Lettres, parce que je n'ai point à faire ici aux Catholiques, & que nos principes ne sont pas les leurs. Quand il s'agit de montrer que je ne prouve pas ce que je n'ai pas voulu prouver, c'est là que mes adversaires triomphent.

De tout ce que je viens d'exposer je con-

---

speine de damnation ! Juste Dieu ! La tête tournée, on ne fait où l'on est. Ce sont donc là, Messieurs, les fondemens de votre foi ? La mienne en a de plus sûrs, ce me semble.

évidens que les faits les plus attestés, quand même on les admettroit dans toutes leurs circonstances, ne prouveroient rien, & qu'on peut même y soupçonner de l'exagération dans les circonstances, sans inculper la bonne foi de ceux qui les ont rapportés. Les découvertes continues qui se font dans les loix de la nature, celles qui probablement se feront encore, celles qui resteront toujours à faire; les progrès passés présens & futurs de l'industrie humaine; les diverses bornes qu'è donnent les peuples à l'ordre des possibles selon qu'ils sont plus ou moins éclairés; tout nous prouve que nous ne pouvons connoître ces bornes. Cependant il faut qu'un miracle pour être vraiment tel les passe. Soit donc qu'il y ait des miracles, soit qu'il n'y en ait pas, il est impossible au sage de s'affirmer que quelque fait que ce puisse être en est un.

Indépendamment des preuves de cette impossibilité que je viens d'établir, j'en vois une autre non moins forte dans la supposition même : car, accordons qu'il y ait de vrais miracles; de quoi nous serviront-ils s'il y a aussi de faux miracles desquels il est impossible de les discerner? Et faites bien attention que je n'appelle pas ici faux miracle un miracle qui n'est pas réel, mais un acte bien réellement surnaturel fait pour soutenir une fausse doctrine.

ne. Comme le mot de *miracle* en ce sens peut blesser les oreilles pieuses, employons un autre mot & donnons-lui le nom de *prestige*: mais souvenons-nous qu'il est impossible aux sens humains de discerner un prestige d'un miracle.

La même autorité qui atteste les miracles atteste aussi les prestiges, & cette autorité prouve encore que l'apparence des prestiges ne diffère en rien de celle des miracles. Comment donc distinguer les uns des autres, & que peut prouver le miracle, si celui qui le voit ne peut discerner par aucune marque assurée & tirée de la chose même si c'est l'œuvre de Dieu ou si c'est l'œuvre du Démon? Il faudroit un second miracle pour certifier le premier.

Quand Aaron jeta sa verge devant Pharaon & qu'elle fut changée en serpent, les magiciens jetterent aussi leurs verges & elles furent changées en serpents. Soit que ce changement fut réel des deux côtés, comme il est dit dans l'écriture, soit qu'il n'y eut de réel que le miracle d'Aaron & que le prestige des magiciens ne fut qu'apparent, comme le disent quelques Théologiens, il n'importe; cette apparence étoit exactement la même; l'Exode n'y remarque aucune différence, & s'il y en eut eu, les magiciens se seroient gardés de s'exposer.

## XXXI T R O I S I È M E

au parallel, ou s'ils l'avoient fait. Ils auroient été confondus.

Or les hommes ne peuvent juger des miracles que par leurs sens, & si la sensation est la même, la différence réelle qu'ils ne peuvent appercevoir n'est rien pour eux. Ainsi le signe, comme signe, ne prouve pas plus d'un côté que de l'autre, & le Prophète en ceci n'a pas plus d'avantage que le Magicien. Si c'est encore là de mon beau style, convivez ! qu'il en faut un bien plus beau pour le résuter.

Il est vrai que le serpent d'Aaron dévora les serpents des Magiciens. Mais, forcé d'admettre une fois la Magie, Pharaon put soi bien n'en conclure autre chose, finis ! qu'Aaron étoit plus habile qu'eux dans cet art ; & c'est ainsi que Simon raya des choses que faisait Philippe, voulut acheter des Apôtres le secret d'en faire autant qu'eux.

D'ailleurs l'infériorité des Magiciens étoit due à la présence d'Aaron. Mais Aaron absent, eux faisant les mêmes signes, avoient droit de prétendre à la même autorité. Le signe en lui-même ne prouvoit donc rien.

Quand Moysé changea l'eau en sang, les Magiciens changerent l'eau en sang ; quand Moysé produisit des grenouilles, les Magiciens produisirent des grenouilles. Ils échouerent à

la troisième playe; mais tenons-nous aux deux-premières dont Dieu même avoit fait la preuve du pouvoir Divin (q). Les Magiciens firent aussi cette preuve-là.

Quant à la troisième playe qu'ils ne purent imiter, on ne voit pas ce qui la rendoit si difficile, au point de marquer *que le doigt de Dieu étoit-là*. Pourquoi ceux qui purent produire un animal ne purent-ils produire un insecte, & comment, après avoir fait des grenouilles, ne purent-ils faire des poux? S'il est vrai qu'il n'y ait dans ces choses-là que le premier pas qui coûte, c'étoit assurément s'arrêter en beau chemin.

Le même Moïse, instruit par toutes ces expériences, ordonne que si un faux Prophète vient annoncer d'autres Dieux, c'est-à-dire une fausse doctrine, & que ce faux Prophète autorise son dire par des prédictions ou des prodiges qui réussissent, il ne faut point l'écouter ~~malice~~ mettre à mort. On peut donc employer de vrais signes en faveur d'une fausse doctrine; un signe en lui-même ne prouve donc rien.

La même doctrine des signes par des prestiges est établie en mille endroits de l'Ecriture.

---

(q) Exode VII. 17.

Bien plus; après avoir déclaré qu'il ne fera point de signes, Jésus annonce de faux Christ's qui en feront; il dit qu'ils feront de grands signes, des miracles capables de séduire les élus mêmes, s'il étoit possible (r). Ne seroit-on pas tenté sur ce langage de prendre les signes pour des preuves de fausseté?

Quoi! Dieu, maître du choix de ses preuves quand il veut parler aux hommes, choisit par préférence celles qui supposent des connaissances qu'il fait qu'ils n'ont pas! Il prend pour les instruire la même voie qu'il fait que prendra le Démon pour les tromper! Cette marche seroit-elle donc celle de la divinité? Se pourroit-il que Dieu & le Diable suivissent la même route? Voila ce que je ne puis concevoir.

Nos Théologiens, meilleurs raisonneurs mais de moins bonne foi que les anciens, sont fort embarrassés de cette magie: ils voudraient bien pouvoir tout à fait s'en délivrer, mais ils n'osent; ils sentent que la nier seroit nier trop. Ces gens toujours si décisifs changent ici de langage; ils ne la nient ni de l'admettent; ils prennent le parti de tergiverser, de chercher des faux-fuyans, à chaque pas ils s'arrêtent; ils ne savent sur quel pied danser.

Je

---

(r) Matth. XXIV. 24. Marc. XIII. 22.

Je erois, Monsieur, vous avoir fait sentir où git la difficulté. Pour que rien ne manque à ma clarté, la voici misé en dilemme.

Si l'on nie les prestiges, on ne peut prouver les miracles; parce que les uns & les autres sont fondés sur la même autorité.

Et si l'on admet les prestiges avec les miracles, on n'a point de règle sûre précise & claire pour distinguer les uns des autres: ainsi les miracles ne prouvent rien.

Je fais bien que nos gens ainsi pressés reviennent à la doctrine: mais ils oublient bonnement que si la doctrine est établie, le miracle est superflu, & que si elle ne l'est pas, elle ne peut rien prouver.

Ne prenez pas ici le change, je vous supplie, & de ce que je n'ai pas regardé les miracles comme essentiels au Christianisme, n'allez pas conclure que j'ai rejetté les miracles. Non, Monsieur, je ne les ai rejettés ni ne les rejette; si j'ai dit des raisons pour en douter, je n'ai point dissimulé les raisons d'y croire; il y a une grande différence entre nier une chose & ne la pas affirmer, entre la rejeter & ne pas l'admettre, & j'ai si peu décidé ce point, que je dé fie qu'en trouve un seul endroit dans tous mes écrits où je sois affirmatif contre les miracles.

Eh comment l'aurois-je été malgré mes

propres doutes, puisque partout où je suis quant à moi, le plus décidé, je n'affirme rien encore. Voyez quelles affirmations peut faire un homme qui parle ainsi dès sa Préface (5).

„ A l'égard de ce qu'on appellera la partie systématique, qui n'est autre chose ici que la marche de la nature, c'est là ce qui déroutera le plus les lecteurs ; c'est aussi par là qu'on m'attaquera sans doute, & peut-être n'aura-t-on pas tort. On croira moins lire un Traité d'éducation que les rêveries d'un visionnaire sur l'éducation. Qu'y faire ? Ce n'est pas sur les idées d'autrui que j'écris, c'est sur les miennes. Je ne vois point comment les autres hommes ; il y a longtemps qu'on me l'a reproché. Mais dépend-il de moi de me donner d'autres yeux, & de m'affester d'autres idées ? Non ; il dépend de moi de ne point abonder dans mon sens, de ne point croire être seul plus sage que tout le monde ; il dépend de moi, non de changer de sentiment, mais de me défier du mien. Voilà tout ce que je puis faire, & ce que je fais. Que si je prends quelquefois de ton affirmatif, ce n'est point pour en imposer au lecteur ; c'est pour lui parler comme je pense. Pourquoi proposerois-je par forme de

(5) Préface d'Emile. p. iv.

„ doute ce dont quant à moi je ne doute „ point ? Je dis exactement ce qui se passe dans „ mon esprit.

„ En exposant avec liberté mon sentiment, „ j'entends si peu qu'il fasse autorité, que j'y „ joins toujours mes raisons, afin qu'on les „ pese & qu'on me juge. Mais quoique je ne „ veuille point m'obstiner à défendre mes „ idées, je ne me crois pas moins obligé de „ les proposer; car les maximes sur lesquel- „ les je suis d'un avis contraire à celui des „ autres ne sont point indifférentes. Ce sont „ de celles dont la vérité ou la fausseté impor- „ te à connoître, & qui font le bonheur ou le „ malheur du genre humain.“

Un Auteur qui ne fait lui-même s'il n'est point dans l'erreur, qui craint que tout ce qu'il dit ne soit un tissu de rêveries, qui, ne pouvant changer de sentiments, se déifie du fien, qui ne prend point le ton affirmatif pour le donner, mais pour parler comme il pense, qui, ne voulant point faire autorité, dit toujours ses raisons afin qu'on le juge, & qui même ne veut point s'obstiner à défendre ses idées; un Auteur qui parle ainsi à la tête de son Livre y veut-il prononcer des oracles? veut-il donner des décisions, & par cette déclaration préliminaire ne met-il pas au nombre des doutes ses plus fortes assertions?

Et qu'on ne dise point que je manque à mes engagements en m'obstinant à défendre ici mes idées. Ce seroit le comble de l'injustice. Ce ne sont point mes idées que je défends, c'est ma personne. Si l'on n'eut attaqué que mes Livres, j'aurois constamment gardé le silence; c'étoit un point résolu. Depuis ma déclaration faite en 1753, m'a-t-on vu répondre à quelqu'un, ou me taisois-je faute d'agresseurs? Mais quand on me poursuit, quand on me décreté, quand on me déshonneure pour avoir dit ce que je n'ai pas dit, il faut bien pour me défendre montrer que je ne l'ai pas dit. Ce sont mes ennemis qui malgré moi me remettent la plume à la main. Eh! qu'ils me laissent en repos, & j'y laisserai le public; j'en donne de bon cœur ma parole.

Ceci sert déjà de réponse à l'objection rétorsive que j'ai prévenue, de vouloir faire moi-même le réformateur en bravant les opinions de tout mon siècle; car rien n'a moins l'air de bravade qu'un pareil langage, & ce n'est pas assurément prendre un ton de Prophète que de parler avec tant de circonspection. J'ai regardé comme un devoir de dire mon sentiment en choses importantes & utiles; mais ai-je dit un mot, ai-je fait un pas pour le faire adopter à d'autres; quelqu'un a-t-il vu dans ma conduite l'air d'un homme qui cherchoit à se faire des séctateurs?

En transcrivant l'Ecrit particulier qui fait tant d'imprévus zélateurs de la foi, j'avertis encore le lecteur qu'il doit se défier de mes jugemens, que c'est à lui de voir s'il peut tirer de cet Ecrit quelques réflexions utiles, que je ne lui propose ni le sentiment d'autrui ni le mien pour règle, que je le lui présente à examiner (t).

Et lorsque je reprends la parole voici ce que j'ajoute encore à la fin:

„ J'ai transcrit cet Ecrit, non comme une  
 „ règle des sentimens qu'on doit suivre en ma-  
 „ tierie de Religion, mais comme un exemple  
 „ de la maniere dont on peut raisonnner avec  
 „ son élève pour ne point s'écarte de la mé-  
 „ thode que j'ai tâché d'établir. Tant qu'on  
 „ ne donne rien à l'autorité des hommes ni  
 „ aux préjugés des pays où l'on est né, les  
 „ feules lumières de la raison ne peuvent dans-  
 „ l'institution de la Nature nous mener plus  
 „ loin que la Religion naturelle, & c'est à quoi  
 „ je me borne avec mon Emile. S'il en doit  
 „ avoir une autre, je n'ai plus en cela le droit  
 „ d'être son guide; c'est à lui seul de la choi-  
 „ fir. (v)“

Quel est après cela l'homme assez impudent

(t) Emile. T. II. p. 360.

(v) Ibid. T. III. p. 204.

220 T R O I S I E M E

pour m'osier taxer d'avoir nié les miracles qui ne sont pas même niés dans cet Ecrit ? Je n'en ai pas parlé ailleurs (x).

Quoi ! parce que l'Auteur d'un Ecrit publié par un autre y introduit un raisonneur qu'il désaprouve (y), & qui dans une dispute rejette les miracles, il s'ensuit delà que non seulement l'Auteur de cet Ecrit mais l'Editeur rejette aussi les miracles ? Quel tissu de témérités ! Qu'on se permette de telles présomptions dans la chaleur d'une querelle littéraire, cela est très blamable & trop commun ; mais les prendre pour des preuves dans les Tribunaux ! Voila une jurisprudence à faire trembler l'homme le plus juste & le plus ferme qui a le malheur de vivre sous de pareils magistrats.

L'Auteur de la profession de foi fait des objections tant sur l'utilité que sur la réalité des miracles, mais ces objections ne sont point des négations. Voici là-dessus ce qu'il dit de plus fort. „ C'est l'ordre inaltérable de la nature qui „ montre le mieux l'Etre suprême. S'il arrivoit „ beaucoup d'exceptions, je ne saurois plus

---

(x) J'en ai parlé depuis dans ma lettre à M. de Beaumont : mais outre qu'on n'a rien dit sur cette lettre ; ce n'est pas sur ce qu'elle contient qu'on peut fonder les procédures faites avant qu'elle ait paru.

(y) Emile, T. III. p. 151.

„ qu'en penser, & pour moi je crois trop en  
„ Dieu pour croire à tant de miracles si peu  
„ dignes de lui.“

Or je vous prie, qu'est-ce que cela dit? Qu'une trop grande multitude de miracles les rendoit suspects à l'Auteur. Qu'il n'admet point indistinctement toute sorte de miracles, & que sa foi en Dieu lui fait rejeter tous ceux qui ne sont pas dignes de Dieu. Quoi donc? Celui qui n'admet pas tous les miracles rejette-t-il tous les miracles, & faut-il croire à tous ceux de la Legende pour croire l'ascension de Christ?

Pour comble. Loin que les doutes contenus dans cette seconde partie de la profession de foi puissent être pris pour des négations, les négations, au contraire, qu'elle peut contenir, ne doivent être prises que pour des doutes. C'est la déclaration de l'Auteur, en la commençant, sur les sentimens qu'il va combattre. *Ne donnez, dit-il, à mes discours que l'autorité de la raison. J'ignore si je suis dans l'erreur. Il est difficile, quand on discute de ne pas prendre quelquefois le ton affirmatif; mais souvenez-vous qu'ici toutes mes affirmations ne sont que des raisons de douter (z).* Peut-on parler plus positivement?

Quant à moi, je vois des faits attestés dans

---

(z) Emile T. III. p. 131.

les saintes Ecritures; cela suffit pour arrêter sur ce point mon jugement. S'ils étoient ailleurs, je rejetteerois ces faits ou je leur ôterois le nom de miracles; mais parce qu'ils sont dans l'Ecriture je ne les rejette point. Je ne les admets pas, non plus, parce que ma raison s'y refuse, & que ma décision sur cet article n'intéresse point mon salut. Nul Chrétien judicieux ne peut croire que tout soit inspiré dans la Bible, jusqu'aux mots & aux erreurs. Ce qu'on doit croire inspiré est tout ce qui tient à nos devoirs; car pourquoi Dieu euroit-il inspiré le reste? Or la doctrine des miracles n'y tient nullement; c'est ce que je viens de prouver. Ainsi le sentiment qu'on peut avoir en cela n'a nul trait au respect qu'on doit aux Livres sacrés.

D'ailleurs, il est impossible aux hommes de s'assurer que quelque fait que ce puisse être est un miracle (*aa*); c'est encore ce que j'ai prouvé. Donc en admettant tous les faits contenus

(*aa*) Si ces Messieurs disent que cela est décidé dans l'Ecriture, & que je dois reconnoître pour miracle ce qu'elle me donne pour tel; je réponds que c'est ce qui est en question, & j'ajoute que ce raisonnement de leur part est un cercle vicieux. Car puisqu'ils veulent que le miracle serve de preuve à la Révélation, ils ne doivent pas employer l'autorité de la Révélation pour constater le miracle.

dans la Bible , on peut rejeter les miracles sans impiété , & même sans inconséquence . Je n'ai pas été jusques là .

Voila comment vos Messieurs tirent des miracles , qui ne sont pas certains , qui ne sont pas nécessaires , qui ne prouvent rien , & que je n'ai pas réjettés , la preuve évidente que je renverse les fondemens du Christianisme , & que je ne suis pas Chrétien .

L'ennui vous empêcheroit de me suivre si j'entrois dans le même détail sur les autres accusations qu'ils entassent , pour tâcher de couvrir par le nombre l'injustice de chacune en particulier . Ils m'accusent par exemple de rejeter la priere . Voyez le Livre , & vous trouverez une priere dans l'endroit même dont il s'agit . L'homme pieux qui parle (bb) ne croit pas , il est vrai ; qu'il soit absolument nécessaire de demander à Dieu telle ou telle chose en

(bb) Un Ministre de Genève , difficile assurément en Christianisme dans les jugemens qu'il porte du mien , affirme que j'ai dit , moi J. J. Rousseau , que je ne priois pas Dieu : Il l'affirme en tout autant de termes , cinq ou six fois de suite , & toujours en me nommant . Je veux porter respect à l'Eglise , mais oserois-je lui demander où j'ai dit cela ? Il est permis à tout barbouilleur de papier de dératisser & bavarder tant qu'il veut ; mais il n'est pas permis à un bon Chrétien d'être un calomniateur public .

## 114: T R O I S I È M E

particulier (cc). Il ne désaprouve point qu'on le fasse; quant à moi, dit-il, je ne le fais pas, persuadé que Dieu est un bon pere qui fait mieux que ses enfans ce qui leur convient. Mais ne peut-on lui rendre aucun autre culte aussi digne de lui ? Les hommages d'un cœur plein de zèle, les adorations, les louanges, la contemplation de sa grandeur, l'aveu de notre néant, la résignation à sa volonté, la soumission à ses loix, une vie pure & sainte, tout cela ne vaut-il pas bien des vœux intéressés & mercenaires ? Près d'un Dieu juste la meilleure maniere de demander est de mériter d'obtenir. Les Anges qui le louent autour de son Trône.

---

(cc) *Quand vous prierez, ditz Jésus, priez ainsi.* Quand on prie avec des paroles, c'est bien fait de préférer celles-là; mais je ne vois point ici l'ordre de prier avec des paroles. Une autre priere est préférable; c'est d'être disposé à tout ce que Dieu veut. *Me voici, Seigneur, pour faire ta volonté.* De toutes les formules, l'Oraison dominicale est, sans contredit, la plus parfaite; mais ce qui est plus parfait encore est l'entière résignation aux volontés de Dieu. *Non point ce que je veux, mais ce que tu veux.* Que dis-je ? C'est l'Oraison dominicale elle même. Elle est toute entière dans ces paroles; *Que ta volonté soit faite.* Toute autre priere est superfue & ne fait que contrarier celle-là. Que celui qui pense ainsi se trompe; cela peut être. Mais celui qui publiquement l'accuse à cause de cela de détruire la morale Chrétienne & de n'être pas Chrétien, est-il un fort bon Chrétien lui-même ?

le prient-ils ? Qu'auroient-ils à lui demander ? Ce mot de *prière* est souvent employé dans l'Ecriture pour *bemnage*, *adoration*, & qui fait le plus est quitte du moins. Pour moi, je ne rejette aucune des manieres d'honorer Dieu ; j'ai toujours approuvé qu'on se joignit à l'Eglise qui le prie ; je le fais ; le Prêtre Savoyard le faisoit lui-même (*ds*). L'Ecrit si violemment attaqué est plein de tout cela. N'importe : je rejette, dit-on, la priere ; je suis un impie à brûler. Me voila jugé.

Ils disent encore que j'accuse la morale Chrétienne de rendre tous nos devoirs impraticables en les outrant. La morale Chrétienne est celle de l'Evangile ; je n'en reconnois point d'autre ; & c'est en ce sens aussi que l'entend mon accusateur, puisque c'est des imputations où celle-là se trouve comprise qu'il conclut, quelques lignes après, que c'est par dérision que j'appelle l'Evangile divin (*es*).

Or voyez si l'on peut avancer une fausseté plus noire & montrer une mauvaise foi plus marquée, puisque dans le passage de mon Livre où ceci se rapporte, il n'est pas même possible que j'aye voulu parler de l'Evangile.

Voici, Monsieur, ce passage : il est dans le

(*ds*) Emile T. III. p. 185.

(*es*) Lettres écrites de la Campagne. p. 124.

ces fanatiques ont souvent défiguré & deshonré le Christianisme. Si l'on s'en fut tenu à l'esprit du Maître, cela ne seroit pas arrivé. Qu'on m'accuse de n'être pas toujours de l'avis de Saint Paul, on peut me réduire à prouver que j'ai quelquefois raison de n'en pas être. Mais il ne s'ensuivra jamais de-là que ce soit par dérision que je trouve l'Evangile divin. Voila pourtant comment raisonnent mes persécuteurs.

Pardon, Monsieur; je vous excede avec ces longs détails; je le sens & je les termine; je n'en ai déjà que trop dit pour ma défense, & je m'ennuye moi-même de répondre toujours par des raisons à des accusations sans raison.



## Q U A T R I È M E L E T T R E.

J'vous ai fait voir, Monsieur, que les imputations tirées de mes Livres en preuve que j'attaquois la Religion établie par les loix étoient fausses. C'est, cependant, sur ces imputations que j'ai été jugé coupable, & traité comme tel. Supposons maintenant que je le fusse en effet, & voyons en cet état la punition qui m'étoit due.

Ainsi que la vertu le vice a ses degrés.

Pour être coupable d'un crime on ne l'est pas de tous. La justice consiste à mesurer exactement la peine à la faute, & l'extrême justice elle-même est une injure, lorsqu'elle n'a nul égard aux considérations raisonnables qui doivent tempérer la rigueur de la loi.

Le délit supposé réel, il nous reste à chercher quelle est sa nature & quelle procédure est prescrite en pareil cas par vos loix.

Si j'ai violé mon serment de Bourgeois, comme on m'en accuse, j'ai commis un crime d'Etat, & la connaissance de ce crime appartient directement au Conseil; cela est incontestable.

Mais si tout mon crime consiste en erreur sur la doctrine , cette erreur fut - elle même une impiété ; c'est autre chose. Selon vos Edits il appartient à un autre Tribunal d'en connoître en premier ressort.

Et quand même mon crime seroit un crime d'Etat , si pour le déclarer tel il faut préalablement une décision sur la doctrine , ce n'est pas au Conseil de la donner. C'est bien à lui de punir le crime , mais non pas de le constater. Cela est formel par vos Edits , comme nous verrons ci - après.

Il s'agit d'abord de savoir si j'ai violé mon serment de Bourgeois , c'est - à - dire , le serment qu'ont prêté mes ancêtres , quand ils ont été admis à la Bourgeoisie : car pour moi , n'ayant pas habité la Ville & n'ayant fait aucune fonction de Citoyen , je n'en ai point prêté le serment : mais passons.

Dans la formule de ce serment , il n'y a que deux articles qui puissent regarder mon délit. On promet par le premier , *de vivre selon la Réformation du St. Evangile* ; & par le dernier , *de ne faire ne souffrir aucunes pratiques machinations ou entreprises contre la Réformation du St. Evangile*.

Or loin d'enfreindre le premier article , je m'y suis conformé avec une fidélité & même une hardiesse qui ont peu d'exemples , professant

tant hautement ma Religion chez les Catholiques , quoique j'eusse autrefois vécu dans la leur ; & l'on ne peut alléguer cet écart de mon enfance comme une infraction au serment , surtout depuis ma réunion authentique à votre Eglise en 1754. & mon rétablissement dans mes droits de Bourgeoisie , notoire à tout Genève , & dont j'ai d'ailleurs des preuves positives.

On ne fauroit dire , non plus , que j'aye enfreint ce premier article par les Livres condamnés ; puisque je n'ai point cessé de m'y déclarer Protestant. D'ailleurs , autre chose est la conduite , autre chose sont les Ecrits. Vivre selon la Réformation c'est professer la Réformation , quoiqu'on se puisse écarter par erreur de sa doctrine dans de blâmables Ecrits , ou commettre d'autres péchés qui offensent Dieu , mais qui par le seul fait ne retranchent pas le délinquant de l'Eglise. Cette distinction , quand on pourroit la disputer en général , est ici dans le serment même ; puisqu'on y sépare en deux articles ce qui n'en pourroit faire qu'un , si la profession de la Religion étoit incompatible avec toute entreprise contre la Religion. On y jure par le premier de vivre selon la Réformation , & l'on y jure par le dernier de ne rien entreprendre contre la Réformation. Ces deux articles sont très distincts & même séparés par beaucoup d'autres. Dans le sens du Législateur

ces deux choses sont donc séparables. Donc quand j'aurois violé ce dernier article , il ne s'ensuit pas que j'aye violé le premier.

Mais ai-je violé ce dernier article ?

Voici comment l'Auteur des Lettres érites de la Campagne établit l'affirmative , page 30.

„ Le serment des Bourgeois leur impose l'obligation de *ne faire ne souffrir être faites aucunes pratiques machinations ou entreprises contre la Sainte Réformation Evangélique*. Il semble que c'est un peu (a) pratiquer & machiner contre elle que de chercher à prouver dans deux Livres si séduisans que le pur Evangile est absurde en lui-même & pernicieux à la société. Le conseil étoit donc obligé de jeter un regard sur celui que tant de présomptions si véhémentes accusoient de cette entreprise.“

Voyez d'abord que ces Messieurs sont agréables ! Il leur semble entrevoir de loin *un peu de pratique & de machination*. Sur ce petit semblant éloigné d'une petite manœuvre , ils jettent un regard sur celui qu'ils en présument

(a) Cet *un peu* , si plaisant & si différent du ton grave & décent du reste des Lettres , ayant été retranché dans la seconde édition , je m'abstiens d'ajouter en quête de la griffe à qui ce petit bout , non d'oreille , mais d'ongle appartient.

l'Auteur; & ce regard est un décret de prise de corps.

Il est vrai que le même Auteur s'égaye à prouver ensuite que c'est par pure bonté pour moi qu'ils m'ont décrété. *Le Conseil*, dit-il, pouvoit ajourner personnellement M. Rousseau, il pouvoit l'affranchir pour être ouï, il pouvoit le décréter..... De ces trois partis le dernier étoit incomparablement le plus doux..... ce n'étoit au fond qu'un avertissement de ne pas revenir, s'il ne vouloit pas s'exposer à une procédure, ou s'il vouloit s'y exposer de bien préparer ses défenses (b).

Ainsi plaisantoit, dit Brantome, l'exécuteur de l'infortuné Dom Carlos Infant d'Espagne. Comme le Prince crooit & vouloit se débattre, *Paix, Monseigneur*, lui disoit-il en l'étranglant, tout ce qu'on en fait n'est que pour votre bien.

Mais quelles sont donc ces pratiques & machinations dont on m'accuse? *Pratiquer*, si j'entends ma langue, c'est se ménager des intelligences secrètes; *macbiner*, c'est faire de sourdes menées, c'est faire ce que certaines gens font contre le Christianisme & contre moi. Mais je ne conçois rien de moins secret, rien de moins caché dans le monde, que de publier un Livre & d'y mettre son nom. Quand j'ai dit mon sentiment sur quelque matière que ce

(b) Page 31.

fut, je l'ai dit hautement, à la face du public, je me suis nommé, & puis je suis demeuré tranquille dans ma retraite: on me persuadera difficilement que cela ressemble à des pratiques & machinations.

Pour bien entendre l'esprit du serment & le sens des termes, il faut se transporter au tems où la formule en fut dressée & où il s'agissoit essentiellement pour l'Etat de ne pas retomber sous le double joug qu'on venoit de secouer. Tous les jours on découvroit quelque nouvelle trame en faveur de la maison de Savoye ou des Evêques, sous prétexte de Religion. Voilà sur quoi tombent clairement les mots de *pratiques* & de *machinations*, qui, depuis que la langue Françoise existe n'ont sûrement jamais été employés pour les sentimens généraux qu'un homme publie dans un Livre où il se nomme, sans projet sans objet sans vue particulière, & sans trait à aucun Gouvernement. Cette accusation paroît si peu sérieuse à l'Auteur même qui l'ose faire, qu'il me reconnoit *fidelle aux devoirs du Citoyen* (c). Or comment pourrois-je l'être, si j'avois enfreint mon serment de Bourgeois?

Il n'est donc pas vrai que j'aye enfreint ce serment. J'ajoute que quand cela feroit vrai,

rien ne seroit plus inouï dans Genève en choses de cette espece, que la procédure faite contre moi. Il n'y a peut-être pas de Bourgeois qui n'enfreigne ce serment en quelque article (d), sans qu'on s'avise pour cela de lui chercher querelle, & bien moins de le décréter.

On ne peut pas dire, non plus, que j'atta<sup>che</sup> que la morale dans un Livre où j'établis de tout mon pouvoir la préférence du bien général sur le bien particulier & où je rapporte nos devoirs envers les hommes à nos devoirs envers Dieu; seul principe sur lequel la morale puisse être fondée, pour être réelle & passer l'apparence. On ne peut pas dire que ce Livre tende en aucune sorte à troubler le culte établi ni l'ordre public, puisqu'au contraire j'y insiste sur le respect qu'on doit aux formes établies, sur l'obéissance aux loix en toute chose, même en matière de Religion, & puisque c'est de cette obéissance prescrite qu'un Prêtre de Genève m'a le plus aigrement repris.

Ce délit si terrible & dont on fait tant de bruit se réduit donc, en l'admettant pour réel, à quelque erreur sur la foi qui, si elle n'est avantageuse à la société, lui est du moins très

(d) Par exemple, de ne point sortir de la Ville pour aller habiter ailleurs sans permission. Qui est ce qui demande cette permission?

indifférente; le plus grand mal qui en résulte, étant la tolérance pour les sentiments d'autrui, par conséquent la paix dans l'Etat & dans le monde sur les matières de Religion.

Mais je vous demande, à vous, Monsieur, qui connoissez votre Gouvernement & vos loix, à qui il appartient de juger, & surtout en première instance, des erreurs sur la foi que peut commettre un particulier? Est-ce au Conseil, est-ce au Consistoire? Voila le nœud de la question.

Il falloit d'abord réduire le délit à son essence. A présent qu'elle est connue, il faut comparer la procédure à la Loi.

Vos Edits ne fixent pas la peine due à celui qui erre en matière de foi & qui publie son erreur. Mais par l'Article 88 de l'Ordonnance ecclésiastique, au Chapitre du Consistoire, ils reglent l'Ordre de la procédure contre celui qui dogmatise. Cet Article est couché en ces termes.

*S'il y a quelqu'un qui dogmatise contre la doctrine reçue, qu'il soit appellé pour conférer avec lui: s'il se range, qu'on le supporte sans scandale ni diffame: s'il est opinidtre, qu'on l'admoneste par quelques fois pour essayer à le réduire.. Si on voit enfin qu'il soit besoin de plus grande sévérité, qu'on lui interdise la Sainte Cène, & qu'on en avertisse le Magistrat afin d'y pourvoir.*

On voit par là.

1°. Que la premiere inquisition de cette es-  
pece de délit appartient au Consistoire.

2°. Que le Législateur n'entend point qu'un  
tel délit soit irrémissible, si celui qui l'a com-  
mis se repent & se range.

3°. Qu'il prescrit les voyes qu'on doit suivre  
pour ramener le coupable à son devoir.

4°. Que ces voyes sont pleines de douceur  
d'égards de commisération ; telles qu'il con-  
vient à des Chrétiens d'en user, à l'exemple  
de leur maître, dans les fautes qui ne trou-  
blent point la société civile & n'intéressent que  
la Religion.

5°. Qu'enfin la dernière & plus grande peine  
qu'il prescrit est tirée de la nature du délit,  
comme cela devroit toujours être, en privant  
le coupable de la Sainte Cène & de la commu-  
nion de l'Eglise, qu'il a offensée, & qu'il veut  
continuer d'offenser.

Après tout cela le Consistoire le dénonce au  
Magistrat qui doit alors y pourvoir ; parce que  
la Loi ne souffrant dans l'Etat qu'une seule  
Religion , celui qui s'obstine à vouloir en  
professer & enseigner une autre, doit être re-  
tranché de l'Etat.

On voit l'application de toutes les parties de  
cette Loi dans la forme de procédure suivie  
en 1563 contre Jean Morelli.

Jean Morelli habitant de Genève avoit fait & publié un Livre dans lequel il attaquoit la discipline ecclésiastique & qui fut censuré au Synode d'Orléans. L'Auteur, se plaignant beaucoup de cette censure & ayant été, pour ce même Livre appellé au Consistoire de Genève, n'y voulut point comparaître & s'enfuit; puis étant revenu avec la permission du Magistrat pour se réconcilier avec les Ministres il ne tint compte de leur parler ni de se rendre au Consistoire, jusqu'à ce qu'y étant cité de nouveau il comparut enfin, & après de longues disputes, ayant refusé toute espece de satisfaction, il fut déféré & cité au Conseil, où, au lieu de comparaître, il fit présenter par sa femme une excuse par écrit, & s'enfuit devant le chef de la Ville.

Il fut donc enfin procédé contre lui, c'est-à-dire, contre son Livre, & comme la sentence rendue en cette occasion est importante, même quant aux termes, & peu connue, je vais vous la transcrire ici toute entière; elle peut avoir son utilité.

„ (e) Nous Sindiques Juges des causes cri  
„ minetées

(e) Extrait des procédures faites & tenues contre Jean Morelli. Imprimé à Genève chez François Perrin. 1563 page 10.

minelles de cette Cité , ayans entendu le  
 rapport du vénérable Consistoire de cette  
 Eglise , des procédures tenues envers Jean  
 Morelli habitant de cette Cité : d'autant que  
 maintenant pour la seconde fois il a aban-  
 donné cette Cité , & au lieu de comparaître  
 devant nous & notre Conseil , quand il y  
 étoit renvoyé , s'est montré désobéissant : &  
 ces causes & autres justes à ce nous mou-  
 vantes , seans pour Tribunal au lieu de nos  
 Ancêtres , selon nos anciennes coutumes ,  
 après bonne participation de Cónseil avec  
 nos Citoyens , ayans Dieu & ses Saintes E-  
 critures devant nos yeux & invoqué nom  
 Saint nom pour faire droit jugement ; di-  
 sans . Au nom du Père du Fils & du Saint  
 Esprit , Amen. Par cette notre déffinitive  
 sentence , laquelle donnons ici par écrit ,  
 avons avisé par meure délibération de pro-  
 céder plus outre , comme en cas de contu-  
 mace dudit Morelli : surtout afin d'avertir  
 tous ceux qu'il appartiendra , de se donner  
 garde du Livre , afin de n'y être point abu-  
 sés. Estant donc duement informez des ref-  
 veries & erreurs lesquels y sont contenus , &  
 surtout que le dit Livre tend à faire schis-  
 mes & troubles dans l'Eglise d'une façon sé-  
 ditieuse : l'avons condanné & condannons  
 comme un Livre nuisible & perpicieux , &

„ pour donner exemple , ordonné & ordon-  
 „ noms que l'un d'iceux soit présentement brus-  
 „ lé. Défendans à tous Libraires d'en tenir  
 „ ni exposer en vente : & à tous Citoyens  
 „ Bourgeois & Habitans de cette Ville de quel-  
 „ que qualité qu'ils soient , d'en acheter ni a-  
 „ voir pour y lire : commandans à tous ceux  
 „ qui en auroient de nous les apporter ; &  
 „ ceux qui fauroient où il y en a , de le nous  
 „ révéler dans vingt quatre heures , sous peine  
 „ d'être rigoureusement punis.

„ Et à vous nostre Lieutenant commandons que  
 „ faciez mettre nostre présente sentence à due &  
 „ entiere exécution .“

*Prononcée & exécutée le Jeudi seizième jour  
 de Septembre mil cinq cens soixante trois.*

“ Ainsi-signé P. Chenelat .“

Vous trouverez , Monsieur , des observations  
 de plus d'un genre à faire en tems & lieu sur  
 cette piece . Quant à présent ne perdons pas  
 notre objet de vue . Voila comment il fut pro-  
 cédé au jugement de Morelli , dont le Livre ne  
 fut brûlé qu'à la fin du procès , sans qu'il fut  
 parlé de Bourreau ni de flétrissure , & dont la  
 personne ne fut jamais décrétée , quoiqu'il fut  
 opiniâtre & contumax .

Au lieu de cela , chacun sait comment le  
 Conseil a procédé contre moi dans l'instant que

L'Ouvrage a paru, & sans qu'il ait même été fait mention du Consistoire. Recevoir le Livre par la poste, le lire, l'examiner, le déferer, le brûler, me décréter, tout cela fut l'affaire de huit ou dix jours: on ne fauroit imaginer une procédure plus expéditive.

Je me suppose ici dans le cas de la loi, dans le seul cas où je puise être punissable. Car autrement de quel droit puniroit-on des fautes qui n'attaquent personne & sur lesquelles les Loix n'ont rien prononcé?

L'Edit a-t-il donc été observé dans cette affaire? Vous autres Gens de bon sens vous imaginez en l'examinant qu'il a été violé comme à plaisir dans toutes ses parties. „ Le Sr. „ Rousseau, „ disent les Réprésentans „ , n'a „ point été appellé au Consistoire, mais le ma- „ gnifique Conseil a d'abord procédé contre „ lui; il devoit être *supporté sans scandale*, mais „ ses Ecrits ont été traités par un jugement „ public, comme *téméraires, impies, scandaleux*; „ il devoit être *supporté sans diffame*; mais il a „ été flétris de la maniere la plus diffamante, „ ses deux Livres ayant été lacérés & brûlés „ par la main du Bourreau.

„ L'Edit n'a dont pas été observé “ continuent-ils „ , tant à l'égard de la juridiction qui „ appartient au Consistoire, que relativement „ au Sr. Rousseau, qui devoit être appellé,

„ supporté sans scandale ni diffame, admonesté „ par quelques fois, & qui ne pouvoit être „ jugé qu'en cas d'opiniâtreté obstinée. ”

Voila, sans doute, qui vous paroît plus clair que le jour, & à moi aussi. Hebbien non : vous allez voir comment ces gens qui savent montrer le Soleil à minuit savent le cacher à midi.

L'adresse ordinaire aux sophistes est d'entasser force argumens pour en couvrir la faiblesse. Pour éviter des répétitions & gagner du tems, divisons ceux des Lettres écrites de la Campagne ; bornons nous aux plus essentiels, laissons ceux que j'ai ci-devant réfutés, & pour ne point altérer les autres rapportons les dans les termes de l'Auteur.

*C'est d'après nos Loix, dit-il, que je dois examiner ce qui s'est fait à l'égard de M. Rousseau. Fort bien ; voyons.*

*Le premier Article du serment des Bourgeois les oblige à vivre selon la Réformation du Saint Evangile. Or, je le demande, est-ce vivre selon l'Evangile, que d'écrire contre l'Evangile ?*

Premier sophisme. Pour voir clairement si c'est là mon cas, remettez dans la mineure de cet argument le mot *Réformation* que l'Auteur en cite, & qui est nécessaire pour que son raisonnement soit concluant.

Second sophisme. Il ne s'agit pas dans cet article du serment d'écrire selon la Réforma-

tion, mais de vivre selon la Réformation. Ces deux choses, comme on l'a vu ci-devant sont distinguées dans le serment même; & l'on a vu encore s'il est vrai que j'aye écrit ni contre la Réformation ni contre l'Evangile.

*Le premier devoir des Syndics & Conseil est de maintenir la pure Religion.*

Troisième sophisine. Leur devoir est bien de maintenir la pure Religion, mais non pas de prononcer sur ce qui n'est ou n'est pas la pure Religion. Le Souverain les a bien chargés de maintenir la pure Religion, mais il ne les a pas faits pour cela juges de la doctrine. C'est un autre corps qu'il a chargé de ce soin & c'est ce corps qu'ils doivent consulter sur toutes les matières de Religion, comme ils ont toujours fait depuis que votre Gouvernement existe. En cas de délit en ces matières, deux Tribunaux sont établis, l'un pour le constater, & l'autre pour le punir; cela est évident par les termes de l'Ordonnance: nous y reviendrons ci-après.

Suivent les imputations ci-devant examinées, & que par cette raison je ne répéterai pas; mais je ne puis m'abstenir de transcrire ici l'article qui les termine: il est curieux.

*Il est vrai que M. Rousseau & ses partisans prétendent que ces doutes n'attaquent point réellement le Christianisme, qu'à cela près il continue*

*d'appeler divin. Mais si un Livre caractérisé, comme l'Evangile l'est dans les ouvrages de M. Rousseau, peut encore être appellé divin, qu'on me dise quel est donc le nouveau sens attaché à ce terme? En vérité si c'est une contradiction, elle est choquante; si c'est une plaisanterie, convenez qu'elle est bien déplacée dans un pareil sujet (f)?*

J'entends. Le culte spirituel, la pureté du cœur, les œuvres de miséricorde, la confiance, l'humilité, la résignation, la tolérance, l'oubli des injures, le pardon des ennemis, l'amour du prochain, la fraternité universelle & l'union du genre humain par la charité, sont autant d'inventions du diable. Seroit-ce là le sentiment de l'Auteur & de ses amis? On le diroit à leurs raisonnemens & surtout à leurs œuvres.

*En vérité, si c'est une contradiction, elle est choquante. Si c'est une plaisanterie, convenez qu'elle est bien déplacée dans un pareil sujet.*

Ajoutez que la plaisanterie sur un pareil sujet est si fort du goût de ces Messieurs, que, selon leurs propres maximes, elle eut dû, si je l'avois faite, me faire trouver grâce devant eux (g).

Après l'exposition de mes crimes, écoutez les raisons pour lesquelles on a si cruellement

renchérit sur la rigueur de la Loi dans la poursuite du criminel.

*Ces deux Livres paroissent sous le nom d'un Citoyen de Genève. L'Europe en témoigne son scandale. Le premier Parlement d'un Royaume voisin poursuit Emile & son Auteur. Que fera le Gouvernement de Genève ?*

Arrêtons un moment. Je crois appercevoir ici quelque mensonge.

Selon notre Auteur le scandale de l'Europe força le Conseil de Genève de sévir contre le Livre & l'Auteur d'Emile, à l'exemple du Parlement de Paris : mais au contraire, ce furent les décrets de ces deux Tribunaux qui causèrent le scandale de l'Europe. Il y avoit peu de jours què le Livre étoit public à Paris lorsque le Parlement le condanna (*b*) ; il ne paroissait encore en nul autre Pays, pas même en Hollande, où il étoit imprimé ; & il n'y eut entre le décret du Parlement de Paris & celui du Conseil de Genève que neuf jours d'intervalle (*i*) ; le tems à peu près qu'il falloit pour avoir avis de ce qui se passoit à Paris. Le vacarme affreux qui fut fait en Suisse sur cette affaire, mon expulsion de chez mon ami, les tentatives faites

---

(*b*) C'étoit un arrangement pris avant que le Livre parut.

(*i*) Le décret du Parlement fut donné le 9 Juin & celui du Conseil le 19.

à Neufchâtel & même à la Cour pour m'ôter mon dernier azile, tout cela vint de Genève & des environs; après le décret. On fait quels furent les instigateurs, on fait quels furent les émissaires, leur activité fut sans exemple; il ne tint pas à eux qu'on ne m'ôtât le feu & l'eau dans l'Europe entière, qu'il ne me restât pas une terre pour lit, pas une pierre pour chevet. Ne transposons donc point ainsi les choses, & ne donnons point pour motif du décret de Genève le scandale qui en fut l'effet.

*Le premier Parlement d'un Royaume voisin poursuit Emile & son Auteur. Que fera le Gouvernement de Genève?*

La réponse est simple. Il ne fera rien, il ne doit rien faire, ou plutôt, il doit ne rien faire. Il renverseroit tout ordre judiciaire, il braveroit le Parlement de Paris, il lui disputeroit la compétence en l'imitant. C'étoit précisément parce que j'étois décrété à Paris que je ne pouvois l'être à Genève. Le délit d'un criminel a certainement un lieu & un lieu unique; il ne peut pas plus être coupable à la fois du même délit en deux Etats, qu'il ne peut être en deux lieux dans le même tems, & s'il veut purger les deux décrets, comment voulez-vous qu'il se partage? En effet, avez-vous jamais ouï dire qu'on ait décrété le même homme en deux pays à la fois pour le même fait? C'en est ici le.

premier exemple, & probablement ce sera le dernier. J'aurai dans mes malheurs le triste honneur d'être à tous égards un exemple unique.

Les crimes les plus atroces, les assassinats même ne sont pas & ne doivent pas être poursuivis par devant d'autres Tribunaux que ceux des lieux où ils ont été commis. Si un Génois tuoit un homme, même un autre Génois en pays étranger, le Conseil de Genève ne pourroit s'attribuer la connoissance de ce crime: il pourroit livrer le coupable s'il étoit réclamé, il pourroit en solliciter le châtiment, mais à moins qu'on ne lui reinit volontairement le jugement avec les pieces de la procédure, il ne le jugeroit pas, parce qu'il ne lui appartient pas de connaître d'un délit commis chez un autre Souverain, & qu'il ne peut pas même ordonner les informations nécessaires pour le constater. Voila la règle & voila la réponse à la question; *que fera le Gouvernement de Genève?* Ce sont ici les plus simples notions du Droit public qu'il seroit honteux au dernier Magistrat d'ignorer. Faudra-t-il toujours que j'enseigne à mes dépendans les éléments de la jurisprudence à mes Juges?

*Il devoit suivant les Auteurs des Répresentations se borner à défendre provisoirement le dé-*

*bit dans la Ville (k).* C'est, en effet, tout ce qu'il pouvoit légitimement faire pour conten-ter son animosité; c'est ce qu'il avoit déjà fait pour la nouvelle Héloïse, mais voyant que le Parlement de Paris ne disoit rien, & qu'on ne faisoit nulle part une semblable défense, il en eut honte & la retira tout doucement (*l*). Mais une improbation si foible n'auroit-elle pas été taxée de secrete connivence? Mais il y a longtems que, pour d'autres Ecrits beaucoup moins tolérables, on taxe le Conseil de Genève d'une connivence assez peu secrete, sans qu'il se mette fort en peine de ce jugement. Personne, dit-on, n'auroit pu se scandaliser de la modération dont on auroit usé. Le cri public vous apprend combien on est scandalisé du contraire. De bonne foi, s'il s'étoit agi d'un homme aussi désagréable au public que M. Rousseau lui étoit cher, ce qu'on appelle modération n'auroit-il pas été taxé d'indifférence, de tiédeur impardonnable? Ce n'auroit pas été un si grand mal que cela, & l'on ne donne pas des noms si honnêtes à la dureté qu'on exerce envers moi pour

(*k*) Page 12.

(*l*) Il faut convenir que si l'Emile doit être dé-fendu, l'Héloïse doit être tout au moins brûlée. Les notes surtout en sont d'une hardiesse dont la profession de foi du Vicaire n'approche assurément pas.

mes Ecrits, ni au support que l'on prête à ceux d'un autre.

En continuant de me supposer coupable, supposons, de plus, que le Conseil de Genève avoit droit de me punir, que la procédure eut été conforme à la Loi, & que cependant, sans vouloir même censurer mes Livres, il m'eût reçu paisiblement arrivant de Paris ; qu'auroient dit les honnêtes gens ? Le voici.

„ Ils ont fermé les yeux, ils le devoient.  
„ Que pouvoient-ils faire ? User de rigueur en  
„ cette occasion eut été barbarie, ingratitudo,  
„ injustice même, puisque la véritable justice  
„ compense le mal par le bien. Le coupable  
„ a tendrement aimé sa Patrie, il en a bien  
„ mérité ; il l'a honorée dans l'Europe, & tan-  
„ dis que ses compatriotes avoient honte du  
„ nom Génevois, il en a fait gloire, il l'a  
„ réhabilité chez l'étranger. Il a donné ci-de-  
„ vant des conseils utiles, il vouloit le bien  
„ public, il s'est trompé, mais il étoit pardon-  
„ nable. Il a fait les plus grand éloges des  
„ Magistrats, il cherchoit à leur rendre la con-  
„ fiance de la Bourgeoise ; il a défendu la Re-  
„ ligion des Ministres, il méritoit quelque re-  
„ tour de la part de tous. Et de quel front  
„ eussent-ils osé sévir pour quelques erreurs  
„ contre le défenseur de la divinité, contre  
„ l'apologiste de la Religion si généralement

„ attaquée , tandis qu'ils toléroient qu'ils per-  
 „ mettoient même les Ecrits les plus odieux-  
 „ les plus indécens , les plus insultans au Chris-  
 „ tianisme , aux bonnes mœurs , les plus des-  
 „ tructifs de toute vertu , de toute morale , ceux  
 „ mêmes que Rousseau a cru devoir réfuter ?  
 „ On eut cherché les motifs secrets d'une par-  
 „ tialité si choquante ; on les eut trouvés dans  
 „ le zèle de l'accusé pour la liberté & dans les  
 „ projets des Juges pour la détruire . Rousseau  
 „ eut passé pour le martyr des loix de sa patrie .  
 „ Ses persécuteurs en prenant en cette seule  
 „ occasion le masque de l'hypocrisie eussent  
 „ été taxés de se jouer de la Religion , d'en  
 „ faire l'arme de leur vengeance & l'instrument  
 „ de leur haine . Enfin par cet empressement  
 „ de panir un homme dont l'amour pour sa  
 „ patrie est le plus grand crime , ils n'eussent  
 „ fait que se rendre odieux aux gens de bien ,  
 „ suspects à la bourgeoisie & méprisables aux  
 „ étrangers . " Voila , Monsieur , ce qu'on au-  
 †toit pu dire ; voila tout le risque qu'auroit couru  
 le Conseil dans le cas supposé du délit , en s'ab-  
 stenant d'en connoître .

*Que qu'un a eu raison de dire qu'il falloit brûler  
l'Evangile ou les Livres de M. Rousseau.*

La commode méthode que suivent toujours  
 ces Messieurs contre moi ! s'il leur faut des  
 preuves , ils multiplient les assertions & s'il

leur faut des témoignages , ils font parler des Quidams.

La sentence de celui-ci n'a qu'un sens qui ne soit pas extravagant , & ce sens est un blasphème.

Car quel blasphème n'est-ce pas de supposer l'Evangile & le recueil de mes Livres si semblables dans leurs maximes qu'ils se suppléent mutuellement , & qu'on en puisse indifféremment brûler un comme superflu , pourvu que l'on conserve l'autre ? Sans doute , j'ai suivi du plus près que j'ai pu la doctrine de l'Evangile ; je l'ai aimée , je l'ai adoptée étendue expliquée , sans m'arrêter aux obscurités , aux difficultés , aux mystères , sans me détourner de l'essentiel : je m'y suis attaché avec tout le zèle de mon cœur ; je me suis indigné , récrié de voir cette Sainte doctrine ainsi profanée avilie par nos prétendus Chrétiens , & surtout par ceux qui font profession de nous en instruire . J'ose même croire , & je m'en vante , qu'aucun d'eux ne parla plus dignement que moi du vrai Christianisme & de son Auteur . J'ai là-dessus le témoignage l'applaudissement même de mes adversaires ; non de ceux de Genève à la vérité , mais de ceux dont la haine n'est point une rage , & à qui la passion n'a point ôté tout sentiment d'équité . Voila ce qui est vrai , voila ce que prouvent , & ma réponse au Roi de Po-

logne, & ma Lettre à M. d'Alembert, & l'Héloïse, & l'Emile, & tous mes Ecrits, qui respirent le même amour pour l'Evangile, la même vénération pour Jésus-Christ. Mais qu'il s'ensuive de-là qu'en rien je puisse approcher de mon Maître & que mes Livres puissent suppler à ses leçons, c'est ce qui est faux, absurde, abominable; je déteste ce blasphème & défavoue cette témérité. Rien ne peut se comparer à l'Evangile. Mais sa sublime simplicité n'est pas également à la portée de tout le monde. Il faut quelquefois pour l'y mettre l'exposer sous bien des jours. Il faut conserver ce Livre sacré comme la règle du Maître, & les miens comme les commentaires de l'Ecolier.

J'ai traité jusqu'ici la question d'une manière un peu générale; rapprochons-la maintenant des faits, par le parallèle des procédures de 1563 & de 1762, & des raisons qu'on donne de leurs différences. Comme c'est ici le point décisif par rapport à moi, je ne puis, sans négliger ma cause, vous épargner ces détails, peut-être ingrats en eux-mêmes, mais intéressans, à bien des égards, pour vous & pour vos Concitoyens. C'est une autre discussion qui ne peut être interrompue & qui tiendra seule une longue Lettre. Mais, Monsieur, encore un peu de courage; ce sera la dernière de cette espèce dans laquelle je vous entretiendrai de moi.

## CINQUIEME LETTRE.

APRES avoir établi, comme vous avez vu, la nécessité de sévir contre moi, l'Auteur des Lettres prouve, comme vous allez voir, que la procédure faite contre Jean Morelli, quoiqu'exactement conforme à l'Ordonnance, & dans un cas semblable au mien, n'étoit point un exemple à suivre à mon égard ; attendu, premièrement, que le Conseil étant au dessus de l'Ordonnance n'est point obligé de s'y conformer ; que d'ailleurs mon crime étant plus grave que le délit de Morelli devoit être traité plus sévèrement. A ces preuves l'Auteur ajoute, qu'il n'est pas vrai qu'on m'ait jugé sans m'entendre, quisqu'il suffisoit d'entendre le Livre même & que la flétrissure du Livre ne tombe en aucune façon sur l'Auteur ; qu'enfin les ouvrages qu'on reproche au Conseil d'avoir tolérés sont innocens & tolérables en comparaison des miens.

Quant au premier Article, vous aurez peut-être peine à croire qu'on ait osé mettre sans façon le petit Conseil au dessus des Loix. Je ne connois rien de plus sûr pour vous en convaincre que de vous transcrire le passage où ce

principe est établi & de peur de changer le sens de ce passage en le tronquant, je le transcrirai tout entier.

„ (a) L'Ordonnance a-t-elle voulu lier les „ mains à la puissance civile & l'obliger à ne „ réprimer aucun délit contre la Religion qu'a- „ près que le Consistoire en auroit connu? Si „ cela étoit il en résulteroit qu'on pourroit „ impunément écrire contre la Religion, que „ le Gouvernement seroit dans l'impuissance de „ réprimer cette licence, & de flétrir aucun „ Livre de cette espece; car si l'Ordonnance „ veut que le délinquant paroisse d'abord au „ Consistoire, l'Ordonnance ne prescrit pas „ moins que *s'il se range on le supporte sans diffame*. Ainsi quel qu'ait été son délit con- „ tre la Religion, l'accusé en faisant semblant „ de ce ranger pourra toujours échapper; & „ celui qui auroit diffamé la Religion par toute „ la terre au moyen d'un repentir simulé de- „ vroit être supporté *sans diffame*. Ceux qui „ connoissent l'esprit de sévérité, pour ne rien „ dire de plus, qui régnoit, lorsque l'Ordon- „ nance fut compilée, pourront-ils croire que „ ce soit-la le sens de l'Article 88. de l'Or- donnance?

„ Si

„ Si le Consistoire n'agit pas , son inaction  
„ enchaînera-t-elle le Conseil ? Ou du moins  
„ sera-t-il réduit à la fonction de délateur au-  
„ près du Consistoire ? Ce n'est pas là ce qu'a  
„ entendu l'Ordonnance , lorsqu'après avoir  
„ traité de l'établissement du devoir & du pou-  
„ voir du Consistoire , elle conclut que la puif-  
„ sance civile reste en son entier , en sorte  
„ qu'il ne soit en rien dérogé à son autorité ,  
„ ni au cours de la justice ordinaire par aucu-  
„ nes remontrances ecclésiaſtiques. Cette Or-  
„ donnance ne suppose donc point , comme on  
„ le fait dans les Répréſentations , que dans  
„ cette matière les Ministres de l'Evangile  
„ foient des juges plus naturels que les Con-  
„ ſeils. Tout ce qui est du ressort de l'autorité  
„ en matière de Religion est du ressort du  
„ Gouvernement. C'est le principe des Proteſ-  
„ tans , & c'est ſingulièrement le principe de  
„ notre Constitution qui en cas de dispute at-  
„ tribue aux Conseils le droit de décider sur le  
„ dogme. "

Vous voyez , Monsieur , dans ces dernières lignes le principe ſur lequel eſt fondé ce qui les précéde. Ainsi pour procéder dans cet examen avec ordre , il convient de commencer par la fin.

Tout ce qui eſt du ressort de l'autorité en matière de Religion eſt du ressort du Gouvernement.

Il y a ici dans le mot *Gouvernement* une équivoque qu'il importe beaucoup d'éclaircir, & je vous conseille, si vous aimez la constitution de votre patrie, d'être attentif à la distinction que je vais faire; vous en sentirez bientôt l'utilité.

Le mot de *Gouvernement* n'a pas le même sens dans tous les pays, parce que la constitution des Etats n'est pas par tout la même.

Dans les Monarchies où la puissance exécutive est jointe à l'exercice de la souveraineté, le Gouvernement n'est autre chose que le Souverain lui-même, agissant par ses Ministres, par son Conseil, ou par des Corps qui dépendent absolument de sa volonté. Dans les Républiques, surtout dans les Démocraties, où le Souverain n'agit jamais immédiatement par lui même, c'est autre chose. Le Gouvernement n'est alors que la puissance exécutive, & il est absolument distinct de la souveraineté.

Cette distinction est très importante en ces matières. Pour l'avoir bien présenté à l'esprit on doit lire avec quelque soin dans le *Contrat Social* les deux premiers Chapitres du Livre troisième, où j'ai tâché de fixer par un sens précis des expressions qu'on laisseoit avec art incertaines, pour leur donner au besoin telle acception qu'on vouloit. En général, les Chefs des Républiques aiment extrêmement employer

le langage des Monarchies. A la faveur de termes qui semblent consacrés, ils savent amener peu-à-peu les choses que ces mots signifient. C'est ce que fait ici très-habilement l'Auteur des Lettres, en prenant le mot de *Gouvernement*, qui n'a rien d'effrayant en lui-même, pour l'exercice de la souveraineté, qui seroit révoltant, attribué sans détour au petit Conseil.

C'est ce qu'il fait encore plus ouvertement dans un autre passage (b) où, après avoir dit que *le Petit Conseil est le Gouvernement même*, ce qui est vrai en prenant ce mot de *Gouvernement* dans un sens subordonné, il ose ajouter qu'à ce titre il exerce toute l'autorité qui n'est pas attribuée aux autres Corps de l'Etat; prenant ainsi le mot de *Gouvernement* dans le sens de la souveraineté, comme si tous les Corps de l'Etat, & le Conseil général lui-même, étoient institués par le petit Conseil: car ce n'est qu'à la faveur de cette-supposition qu'il peut s'attribuer à lui seul tous les pouvoirs que la Loi ne donne expressément à personne. Je reprendrai ci-après cette question.

Cette équivoque éclaircie, on voit à découvert le sophisme de l'Auteur. En effet, dire que tout ce qui est du ressort de l'autorité en

(b) Page 66.

matière de Religion est du ressort du Gouvernement, est une proposition véritable, si par ce mot de Gouvernement on entend la puissance législative ou le Souverain; mais elle est très fausse si l'on entend la puissance exécutive ou le Magistrat; & l'on ne trouvera jamais dans votre République que le Conseil général ait attribué au petit Conseil le droit de régler en dernier ressort tout ce qui concerne la Religion.

Une seconde équivoque plus subtile encore vient à l'appui de la première dans ce qui suit. *C'est le principe des Protestans, & c'est singulièrement l'esprit de notre constitution qui, dans le cas de dispute attribue aux Conseils le droit de décider sur le dogme.* Ce droit, soit qu'il y ait dispute ou qu'il n'y en ait pas, appartient sans contredit aux Conseils mais non pas au Conseil. Voyez comment avec une lettre de plus ou de moins on pourroit changer la constitution d'un Etat!

Dans les Principes des Protestans, il n'y a point d'autre Eglise que l'Etat & point d'autre Législateur ecclésiastique que le Souverain. C'est ce qui est manifeste, surtout à Genève, où l'Ordonnance ecclésiastique a reçu du Souverain dans le Conseil général la même sanction que les Edits civils.

Le Souverain ayant donc prescrit sous le nom de Réformation la doctrine qui devoit

être enseignée à Genève & la forme de culte qu'on y devoit suivre , a partagé entre deux corps le soin de maintenir cette doctrine & ce culte tels qu'ils sont fixés par la Loi. A l'un elle a remis la matière des enseignemens publics , la décision de ce qui est conforme ou contraire à la Religion de l'Etat , les avertissemens & admonitions convenables , & même les punitions spirituelles , telles que l'excommunication. Elle a chargé l'autre de pourvoir à l'exécution des Loix sur ce point comme surtout autre , & de punir civillement les prévaricateurs obstinés.

Ainsi toute procédure régulière sur cette matière doit commencer par l'examen du fait ; savoir , s'il est vrai que l'accusé soit coupable d'un délit contre la Religion , & par la Loi cet examen appartient au seul Consistoire.

Quand le délit est constaté & qu'il est de nature à mériter une punition civile , c'est alors au Magistrat seul de faire droit & de décerner cette punition. Le Tribunal ecclésiastique dénonce le coupable au Tribunal civil , & voilà comment s'établit sur cette matière la compétence du Conseil

Mais lorsque le Conseil veut prononcer en Théologien sur ce qui est ou n'est pas du dogme , lorsque le Consistoire veut usurper la juridiction civile , chacun de ces corps sort de-

sa compétence ; il désobéit à la Loi & au Souverain qui l'a portée, lequel n'est pas moins Législateur en matière ecclésiastique qu'en matière civile, & doit être reconnu tel des deux côtés.

Le Magistrat est toujours juge des Ministres en tout ce qui regarde le civil, jamais en ce qui regarde le dogme; c'est le Consistoire. Si le Conseil prononçoit les jugemens de l'Eglise il auroit le droit d'excommunication, & au contraire ses membres y sont soumis eux-mêmes. Une contradiction bien plaisante dans cette affaire est que je suis décrété pour mes erreurs & que je ne suis pas excommunié; le Conseil me poursuit comme apostat & le Consistoire me laisse au rang des fidèles ! Cela n'est-il pas singulier ?

Il est bien vrai que s'il arrive des dissentions entre les Ministres sur la doctrine, & que par l'obstination d'une des parties ils ne puissent s'accorder ni entre eux ni par l'entremise des Anciens, il est dit par l'Article 18 que la cause doit être portée au Magistrat pour y mettre ordre.

Mais mettre ordre à la querelle n'est pas décider du dogme. L'Ordonnance explique elle-même le motif du recours au Magistrat; c'est l'obstination d'une des Parties. Or la police dans tout l'Etat, l'inspection sur les querelles,

le maintien de la paix & de toutes les fonctions publiques, la réduction des obstinés, sont incontestablement du ressort du Magistrat. Il ne jugera pas pour cela de la doctrine, mais il rétablira dans l'assemblée l'ordre convenable pour qu'elle puisse en juger.

Et quand le Conseil seroit juge de la doctrine en dernier ressort, toujours ne lui seroit-il pas permis d'intervenir l'ordre établi par la Loi, qui attribue au Consistoire la première connoissance en ces matières ; tout de même qu'il ne lui est pas permis, bien que juge suprême, d'évoquer à soi les causes civiles, avant qu'elles aient passé aux premières appellations.

L'article 18 dit bien qu'en cas que les Ministres ne puissent s'accorder, la cause doit être portée au Magistrat pour y mettre ordre ; mais il ne dit point que la première connoissance de la doctrine pourra être ôtée au Consistoire par le Magistrat, & il n'y a pas un seul exemple de pareille usurpation depuis que la République existe (c). C'est de quoi l'Auteur

(c) Il y eut dans le seizième siècle beaucoup de disputes sur la prédestination, dont on auroit dû faire l'amusement des écoliers, & dont on ne manqua pas, selon l'usage, de faire une grande affaire d'Etat. Cependant ce furent les Ministres qui la déciderent, & même contre l'intérêt public. Jamais, que je sache, depuis les Edits, le petit Conseil ne s'est avisé de prononcer sur le dogme sans leur

des Lettres paroît convenir lui-même en disant qu'en cas de dispute les Conseils ont le droit de décider sur le dogme; car c'est dire qu'ils n'ont ce droit qu'après l'examen du Consistoire, & qu'ils ne l'ont point quand le Consistoire est d'accord.

Ces-

concours. Je ne connois qu'un jugement de cette espece, & il fut rendu par le Deux-Cent. Ce fut dans la grande querelle de 1669 sur la grâce particulière. Après de longs & vains débats dans la Compagnie & dans le Consistoire, les Professeurs, ne pouvant s'accorder, portèrent l'affaire au petit Conseil, qui ne la jugea pas. Le Deux-Cent l'évoqua & la jugea. L'importante question dont il s'agissoit étoit de savoir si Jésus étoit mort seulement pour le salut des élus, ou s'il étoit mort aussi pour le salut des damnés. Après bien des séances & de meures délibérations, le Magnifique Conseil des Deux-Cents prononça que Jésus n'étoit mort que pour le salut des élus. On conçoit bien que ce jugement fut une affaire de faveur, & que Jésus seroit mort pour les damnés, si le Professeur Tronchin avoit eu plus de crédit que son adversaire. Tout cela sans doute est fort ridicule: on peut dire toutefois qu'il ne s'agissoit pas ici d'un dogme de foi, mais de l'uniformité de l'instruction publique dont l'inspection appartient sans contredit au Gouvernement. On peut ajouter que cette belle dispute avoit tellement excité l'attention que toute la Ville étoit en ruine. Mais n'importe; les Conseils devoient appaiser la querelle sans prononcer sur la doctrine. La décision de toutes les questions qui n'intéressent personne & où qui que ce soit ne comprend rien doit toujours être laissée aux Théologiens.

Ces distinctions du ressort civil & du ressort ecclésiastique sont claires, & fondées, non seulement sur la Loi, mais sur la raison, qui ne veut pas que les Juges, de qui dépend le sort des particuliers en puissent décider autrement que sur des faits constants, sur des corps de délit positifs, bien avérés, & non sur des imputations aussi vagues aussi arbitraires que celles des erreurs sur la Religion; & de quelle sûreté jouiroient les Citoyens, si, dans tant de dogmes obscurs, susceptibles de diverses interprétations, le Juge pouvoit choisir au gré de sa passion celui qui chargeroit ou disculperoit l'Accusé, pour le condanner ou l'absoudre?

La preuve de ces distinctions est dans l'institution même, qui n'auroit pas établi un Tribunal inutile; puisque si le Conseil pouvoit juger, surtout en premier ressort, des matières ecclésiastiques, l'institution du Consistoire ne serviroit de rien.

Elle est encore en mille endroits de l'Ordonnance, où le Législateur distingue avec tant de soin l'autorité des deux Ordres; distinction bien vainne, si dans l'exercice de ses fonctions l'un étoit en tout soumis à l'autre. Voyez dans les Articles XXIII & XXIV. la spécification des crimes punissables par les Loix, & de ceux dont *la premiere inquisition appartient au Consistoire.*

Voyez la fin du même Article XXIV, qui

veut qu'en ce dernier cas , après la conviction du coupable le Consistoire en fasse rapport au Conseil , en y ajoutant son avis . Afin , dit l'Ordonnance , que le jugement concernant la punition soit toujours réservé à la Seigneurie . Termes d'où l'on doit inférer que le jugement concernant la doctrine appartient au Consistoire .

Voyez le serment des Ministres , qui jurent de se rendre pour leur part sujets & obéissans aux Loix ; & au Magistrat entant que leur Ministère le porte : c'est - à - dire sans préjudicier à la liberté qu'ils doivent avoir d'enseigner selon que Dieu le leur commande . Mais où ferait cette liberté s'ils étoient par les loix sujets pour cette doctrine aux décisions d'un autre corps que le leur ?

Voyez l'Article 80 , où non seulement l'Edit prescrit au Consistoire de veiller & pourvoir aux désordres généraux & particuliers de l'Église , mais où il l'institue à cet effet . Cet article a - t - il un sens ou n'en a - t - il point ? est - il absolu , n'est - il que conditionnel ; & le Consistoire établi par la Lòi n'auroit - il qu'une existence précaire , & dépendante du bon plaisir du Conseil ?

Voyez l'Article 97 de la même Ordonnance , où dans les cas qui exigent punition civile , il est dit que le Consistoire ayant ouï les Parties & fait les remontrances & censures ecclésiastiques

ques doit rapporter le tout au Conseil, lequel sur son rapport, remarquez bien la répétition de ce mot, *avisera d'ordonner & faire jugement, selon l'exigence du cas.* Voyez, enfin, ce qui suit dans le même Article, & n'oubliez pas que c'est le Souverain qui parle. *Car combien que ce soient choses conjointes & inseparables que la Seigneurie & supériorité que Dieu nous a donnée, & le Gouvernement spirituel qu'il a établi dans son Eglise, elles ne doivent nullement être confondues; puisque celui qui a tout empire de commander & auquel nous voulons rendre toute sujexion comme nous devons, veut être tellement reconnu Auteur du Gouvernement politique & ecclésiastique, que cependant il a expressément discerné tant les vocations que l'administration de l'un & de l'autre.*

Mais comment ces administrations peuvent-elles être distinguées sous l'autorité commune du Législateur, si l'une peut empiéter à son gré sur celle de l'autre? S'il n'y a pas là de la contradiction, je n'en saurois voir nulle part.

A l'Article 88, qui prescrit expressément l'ordre de procédure qu'on doit observer contre ceux qui dogmatisent, j'en joins un autre qui n'est pas moins important; c'est l'article 53 au titre du *Catéchisme*, où il est ordonné que ceux qui contreviendront au bon ordre, après avoir été remontrés suffisamment, s'ils persistent,

soient appellés au Confesseur, & si lors ils ne veulent obtempérer aux remontrances qui leur seront faites, qu'il en soit fait rapport à la Seigneurie.

De quel bon ordre est-il parlé là? Le Titre le dit; c'est du bon ordre en matière de doctrine, puisqu'il ne s'agit que du Catéchisme qui en est le sommaire. D'ailleurs le maintien du bon ordre en général paroît bien plus appartenir au Magistrat qu'au Tribunal ecclésiastique. Cependant voyez quelle gradation! Premièrement il faut remontrer; si le coupable persiste, il faut l'appeler au Confesseur; enfin s'il ne veut obtempérer, il faut faire rapport à la Seigneurie. En toute matière de foi, le dernier ressort est toujours attribué aux Conseils; telle est la Loi, telles sont toutes vos Loix. J'attends de voir quelque article, quelque passage dans vos Édits, en vertu duquel le petit Conseil s'attribue aussi le premier ressort, & puisse faire tout d'un coup d'un pareil délit le sujet d'une procédure criminelle.

Cette marche n'est pas seulement contraire à la Loi, elle est contraire à l'équité, au bon sens, à l'usage universel. Dans tous les pays du monde la règle veut qu'en ce qui concerne une science ou un art, on prenne, avant que de prononcer, le jugement des Professeurs dans cette science ou des Experts en cet art; pour-

quo, dans la plus obscure dans la plus difficile de toutes les sciences, pourquoi, lorsqu'il s'agit de l'honneur & de la liberté d'un homme, d'un Citoyen, les Magistrats négligeroient-ils les précautions qu'ils prennent dans l'art le plus mécanique au sujet du plus vil intérêt?

Encore une fois, à tant d'autorités à tant de raisons qui prouvent l'illégalité & l'irrégularité d'une telle procédure, quelle Loi, quel Édit oppose-t-on pour la justifier? Le seul passage qu'aït pu citer l'Auteur des Lettres est celui-ci, dont encore il transpose les termes pour en altérer l'esprit:

*Que toutes les remontrances ecclésiastiques se fassent en telle sorte que par le Consistoire ne soit en rien dérogé à l'autorité de la Seigneurie ni de la justice ordinaire; mais que la puissance civile demeure en son entier (d).*

Or voici la conséquence qu'il en tire. „ Cet „ te Ordonnance ne suppose donc point, comme on le fait dans les Réprésentations que „ les Ministres de l'Evangile soient dans ces „ matières des Juges plus naturels que les Conseils. „ Commençons d'abord par remettre le mot Conseil au singulier, & pour cause.

Mais où est-ce que les Réprésentans ont supposé que les Ministres de l'Evangile fussent

(d) Ordonnances ecclésiastiques Art. XCVII.

dans ces matières des juges plus naturels que le Conseil (e).

Selon l'Édit le Consistoire & le Conseil sont juges naturels chacun dans sa partie, l'un de la doctrine, & l'autre du délit. Ainsi la puissance civile & l'écclesiastique restent chacune en son entier sous l'autorité commune du Souverain; & que signifieroit ici ce mot même de *Puissance civile*, s'il n'y avoit une autre *Puissance* sous-entendue? Pour moi je ne vois rien dans ce passage qui change le sens naturel de ceux que j'ai cités. Et bien loin de-là; les lignes qui suivent les confirment, en déterminant l'état où le Consistoire doit avoir mis la procédure avant qu'elle soit portée au Conseil. C'est précisément la conclusion contraire à celle que l'Auteur en voudroit tirer.

(e) L'examen & la discussion de cette matière, disent-ils page 42, appartiennent mieux aux Ministres de l'Evangile qu'au Magnifique Conseil. Quelle est la matière dont il s'agit dans ce passage? C'est la question si sous l'apparence des doutes j'ai rassemblé dans mon Livre tout ce qui peut tendre à ébranler & détruire les principaux fondements de la Religion Chrétienne. L'Auteur des Lettres part de-là pour faire dire aux Réprésentans que dans ces matières les Ministres sont des juges plus naturels que les Conseils. Ils sont sans contredit des juges plus naturels de la question de Théologie, mais non pas de la peine due au délit, & c'est aussi ce que les Réprésentans n'ont ni dit ni fait entendre.

Mais voyez comment, n'osant attaquer l'Ordonnance par les termes, il l'attaque par les conséquences.

„ L'Ordonnance a-t-elle voulu lier les mains „ à la puissance civile, & l'obliger à ne réprimer aucun délit contre la Religion qu'après „ que le Consistoire en auroit connu ? Si cela „ étoit ainsi il en résulteroit qu'on pourroit „ impunément écrire contre la Religion ; car „ en faisant semblant de se ranger l'accusé „ pourroit toujours échapper, & celui qui au- „ roit diffamé la Religion par toute la terre „ devroit être supporté sans diffame au moyen „ d'un repentir simulé (f) “

C'est donc pour éviter ce malheur affreux, cette impunité scandaleuse, que l'Auteur ne veut pas qu'on suive la Loi à la Lettre. Toutefois seize pages après, le même Auteur vous parle ainsi.

„ La politique & la philosophie pourront „ soutenir cette liberté de tout écrire , mais „ nos Loix l'ont réprouvée : or il s'agit de sa- „ voir si le jugement du Conseil contre les Ou- „ vrages de M. Rousseau & le décret contre sa „ personne sont contraires à nos Loix, & nous „ de savoir s'ils sont conformes à la philosophie „ & à la politique (g).“

Ailleurs encore cet Auteur, convenant que la flétrissure d'un Livre n'en détruit pas les arguments & peut même leur donner une publicité plus grande, ajoute : „ A cet égard, je re- „ trouve assez mes maximes dans celles des Ré- „ présentations. Mais ces maximes ne sont pas „ celles de nos Loix (b). “

En raffarrant & liant tous ces passages, je leur trouve à-peu-près le sens qui suit.

*Quoique la Philosophie & la raison puissent soutenir la liberté de tout écrire, on doit dans notre Etat punir cette liberté, parce que nos Loix la réprouvent. Mais il ne faut pourtant pas suivre nos Loix à la Lettre, parce qu'alors on ne puniroit pas cette liberté.*

A parler vrai, j'entrévois là je ne fais quel galimathias qui me choque ; & pourtant l'Auteur me paroît homme d'esprit : ainsi dans ce résumé je penche à croire que je me trompe, sans qu'il me soit possible de voir en quoi. Comptez donc vous-même les pages 14, 22, 30 ; & vous verrez si j'ai tort ou raison.

Quoi qu'il en soit, en attendant que l'Auteur nous montre ces autres Loix où les préceptes de la Philosophie & de la Politique sont réprouvés, reprenons l'examen de ses objections contre celle-ci.

Premièrement, loin que, de peur de laisser un délit impuni; il soit permis dans une République au Magistrat d'aggraver la Loi, il ne lui est pas même permis de l'étendre aux délits sur lesquels elle n'est pas formelle, & l'on sait combien de coupables échappent en Angleterre à la faveur de la moindre distinction subtile dans les termes de la Loi. *Quiconque est plus sévere que les Loix*, dit Vauvenargue, *est un Tyrان* (i).

Mais voyons si la conséquence de l'impunité, dans l'espece dont il s'agit, est si terrible que l'a fait l'Auteur des Lettres.

Il faut, pour bien juger de l'esprit de la Loi, se rappeller ce grand principe, que les meilleures Loix criminelles sont toujours celles qui tirent de la nature des crimes les châtimens qui leur sont imposés. Ainsi les assassins doivent être punis de mort, les voleurs, de la perte de

(i) Comme il n'y a point à Genève de Loix pénales proprement dites, le Magistrat inflige arbitrairement la peine des crimes; ce qui est assurément un grand défaut dans la Législation & un abus énorme dans un Etat libre. Mais cette autorité du Magistrat ne s'étend qu'aux crimes contre la loi naturelle & reconnus tels dans toute société, ou aux choses spécialement défendues par la loi positive; elle ne va pas jusqu'à forger un délit imaginaire où il n'y en a point, ni, sur quelque délit que ce puisse être, jusqu'à renverser, de peur qu'un coupable n'échape, l'ordre de la procédure fixé par la Loi.



## CINQUIÈME

rite un traitement plus rigoureux. Il est relapsé, & les voies de le ramener à son devoir sont plus sévères. Le Conseil a là dessus pour modèle les formes judiciaires de l'inquisition (*k*), & si l'Auteur des Lettres n'approuve pas qu'il soit aussi doux qu'elle, il doit au moins lui laisser toujours la distinction des cas; car il n'est pas permis, de peur qu'un délinquant ne retombe, de le traiter d'avance comme s'il étoit déjà retombé.

C'est pourtant sur ces fausses conséquences que cet Auteur s'appuie pour affirmer que l'Edit dans cet Article n'a pas eu pour objet de régler la procédure & de fixer la compétence des Tribunaux. Qu'a donc voulu l'Edit, selon lui? Le voici.

Il a voulu empêcher que le Consistoire ne sévit contre des gens auxquels on imputeroit ce qu'ils n'auroient peut-être point dit, ou dont on auroit exagéré les écarts; qu'il ne sévit, disje, contre ces gens-là sans en avoir conféré avec eux, sans avoir essayé de les gagner.

Mais qu'est-ce que sévir, de la part du Consistoire? C'est excommunier, & déférer au Conseil. Ainsi, de peur que le Consistoire ne déferre trop légèrement un coupable au Conseil, l'Edit le livre tout d'un coup au Conseil. C'est une

---

(*k*) Voyez le manuel des Inquisiteurs.

précaution d'une espece toute nouvelle. Cela est admirable que, dans le même cas, la Loi prenne tant de mesures pour empêcher le Consistoire de sévir précipitamment, & qu'elle n'en prenne aucune pour empêcher le Conseil de sévir précipitamment; qu'elle porte une attention si scrupulense à prévenir la diffamation, & qu'elle n'en donne aucune à prévenir le supplice; qu'elle pourvoe à tant de choses pour qu'un homme ne soit pas excommunié mal-à-propos, & qu'elle ne pourvoe à rien pour qu'il ne soit pas brûlé mal-à-propos; qu'elle craigne si fort la rigueur des Ministres, & si peu celle des Ju-  
ges! C'étoit bien fait assurément de compter pour beaucoup la communion des fidèles; mais ce n'étoit pas bien fait de compter pour si peu leur sûreté, leur liberté, leur vie; & cette mê-  
me Religion qui prescrivoit tant d'indulgence à ses gardiens, ne devoit pas donner tant de bar-  
barie à ses vengeurs.

Voila toutefois, selon notre Auteur, la so-  
lide raison pourquoi l'Ordonnance n'a pas vou-  
lu dire ce qu'elle dit. Je crois que l'exposer  
c'est assez y répondre. Passons maintenant à  
l'application; nous ne la trouverons pas moins  
curieuse que l'interprétation.

L'Article 88 n'a pour objet que celui qui  
dogmatise, qui enseigne, qui instruit. Il ne  
parle point d'un simple Auteur, d'un homme

qui ne fait que publier un Livre , & qui , ~~ne~~ surplus , se tient en repos . A dire la vérité , cette distinction me paroît un peu subtile ; car , comme disent très bien les Réprésentans , on dogmatise par écrit , tout comme de vive voix . Mais admettons cette subtilité ; nous y trouverons une distinction de faveur pour adoucir la Loi , non de rigueur pour l'aggraver .

Dans tous les Etats du monde la police veille avec le plus grand soin sur ceux qui instruisent qui enseignent qui dogmatisent ; elle ne permet ces sortes de fonctions qu'à gens autorisés . Il n'est pas même permis de prêcher la bonne doctrine si l'on n'est reçu prédicateur . Le Peuple aveugle est facile à séduire ; un homme qui dogmatise , attroupe , & bientôt il peutameuter . La moindre entreprise en ce point est toujours regardée comme un attentat punifiable , à cause des conséquences qui peuvent en résulter .

Il n'en est pas de même de l'Auteur d'un Livre ; s'il enseigne , au moins il n'attroupe point , n'ameute point , il ne force personne à l'écouter , à le lire ; il ne vous recherche point , il ne vient que quand vous le recherchez vous-même ; il vous laisse réfléchir sur ce qu'il vous dit , il ne dispute point avec vous , ne s'anime point , ne s'obstine point , ne leve point vos doutes , ne résout point vos objections , ne

vous poursuit point; voulez-vous le quitter, il vous quitte, &, ce qui est ici l'article important, il ne parle pas au peuple.

Aussi jamais la publication d'un Livre ne fut-elle regardée par aucun Gouvernement du même œil que les pratiques d'un dogmatiseur. Il y a même des pays où la liberté de la presse est entière; mais il n'y en a aucun où il soit permis à tout le monde de dogmatiser indifféremment. Dans les pays où il est défendu d'imprimer des Livres sans permission, ceux qui désobéissent sont punis quelquefois pour avoir désobéi; mais la preuve qu'on ne regarde pas au fond ce que dit un Livre comme une chose fort importante est, la facilité avec laquelle on laisse entrer dans l'Etat ces mêmes Livres que, pour n'en pas paraître approuver les maximes, on n'y laisse pas imprimer.

Tout ceci est vrai, surtout, des Livres qui ne sont point écrits pour le peuple tels qu'ont toujours été les miens. Je fais que votre Conseil affirme dans ses réponses que, *selon l'intention de l'Auteur, l'Emile doit servir de guide aux peres & aux meres (1)*: mais cette assertion n'est pas excusable, puisque j'ai manifesté dans la préface & plusieurs fois dans le Livre une in-

---

(1) Page 22 & 23, des Réprésentations imprimées.

tentation toute différente. Il s'agit d'un nouveau système d'éducation dont j'offre le plan à l'examen des sages, & non pas d'une méthode pour les peres & les meres, à laquelle je n'ai jamais songé. Si quelquefois, par une figure assez commune, je parois leur adresser la parole, c'est, ou pour me faire mieux entendre, ou pour m'exprimer en moins de mots. Il est vrai que j'entrepris mon Livre à la sollicitation d'une mere; mais cette mere, toute jeune & toute aimable qu'elle est, a de la philosophie & connaît le cœur humain; elle est par la figure un ornement de son sexe, & par le génie une exception. C'est pour les esprits de la trempe du sien que j'ai pris la plume, non pour des Messieurs tel ou tel, ni pour d'autres Messieurs de pareille étoffe, qui me lisent sans m'entendre, & qui m'outragent sans me fâcher.

Il résulte de la distinction, supposée que si la procédure prescrite par l'Ordonnance contre un homme qui dogmatise n'est pas applicable à l'Auteur d'un Livre, c'est qu'elle est trop sévère pour ce dernier. Cette conséquence si naturelle, cette conséquence que vous & tous mes lecteurs tirez sûrement ainsi que moi, n'est point celle de l'Auteur des Lettres. Il en tire une toute contraire. Il faut l'écouter lui-même: vous ne m'en croiriez pas, si je vous parlois d'après lui.

„ Il ne faut que lire cet Article de l'Ordonnance pour voir évidemment qu'elle n'a en vue que cet ordre de personnes qui répandent par leurs discours des principes estimés dangereux. Si ces personnes se rangent, y est-il dit, qu'on les supporte sans diffame. Pour quoi ? C'est qu'alors on a une sûreté rai-sonnable qu'elles ne répandront plus cette yvraye, c'est qu'elles ne sont plus à craindre. Mais qu'importe la rétractation vraie ou simulée de celui qui par la voie de l'impression a imbu tout le monde de ses opinions ? Le délit est consommé; il subsistera toujours, & ce délit, aux yeux de la Loi, est de la même espece que tous les autres, où le repen-tir est inutile dès que la justice en a pris connoissance.“

Il y a là de quoi s'émouvoir, mais calmons-nous, & raisonnons. Tant qu'un homme dogmatise, il fait du mal continuellement; jusqu'à ce qu'il se soit rangé cet homme est à craindre; sa liberté même est un mal, parce qu'il en use pour nuire, pour continuer de dogmatiser. Que s'il se range à la fin, n'importe; les enseignemens qu'il a donné sont toujours donnés, & le délit à cet égard est autant consommé qu'il peut l'être. Au contraire, aussitôt qu'un Livre est publié, l'Auteur ne fait plus de mal, c'est le Livre seul qui en fait. Que l'Auteur soit li-

bie ou soit arrêté, le Livre va toujours son train. La détention de l'Auteur peut être un châtiment que la Loi prononce, mais elle n'est jamais un remede au mal qu'il a fait, ni une précaution pour en arrêter le progrès.

Ainsi les remedes à ces deux maux ne sont pas les mêmes. Pour tarir la source du mal que fait le dogmatiseur, il n'y a nul moyen prompt & sûr que de l'arrêter : mais arrêter l'Auteur c'est ne remédier à rien du tout ; c'est au contraire augmenter la publicité du Livre, & par conséquent empirer le mal, comme le dit très bien ailleurs l'Auteur des Lettres. Ce n'est donc pas là un préliminaire à la procédure, ce n'est pas une précaution convenable à la chose ; c'est une peine qui ne doit être infligée que par jugement, & qui n'a d'utilité que le châtiment du coupable. A moins donc que son délit ne soit un délit civil, il faut commencer par raisonner avec lui, l'admonester, le convaincre, l'exhorter à réparer le mal qu'il a fait, à donner une rétraction publique, à la donner librement afin qu'elle fasse son effet, & à la motiver si bien que ces derniers sentiments rameutent ceux qu'ont égaré les premiers. Si loin de se ranger il s'obstine, alors seulement on doit servir contre lui. Telle est certainement la marche pour aller au bien de la chose; tel est le but de la Loi, tel sera celui d'un sage Gou-

vernement ; qui doit bien moins se proposer de punir l'Auteur que d'empêcher l'effet de l'ouvrage (m).

Comment ne le feroit-ce pas pour l'Auteur d'un Livre, puisque l'Ordonnance, qui suit en tout les voies convenables à l'esprit du Christianisme, ne veut pas même qu'on arrête le dogmatiseur avant d'avoir épuisé tous les moyens possibles pour le ramener au devoir ? elle aime mieux courir les risques du mal qu'il peut continuer de faire que de manquer à la charité. Cherchez, de grace, comment de ce-la seul on peut conclure que la même Ordonnance veut qu'on débute contre l'Auteur par un décret de prise de corps ?

Cependant l'Auteur des Lettres, après avoir déclaré qu'il retrouvoit assez ses maximes sur cet article dans celles des Réprésentans, ajoute ; mais ces maximes ne sont pas celles de nos Loix, & un moment après il ajoute encore, que ceux qui inclinent à une pleine tolérance pourroient tout au plus critiquer le Conseil de n'avoir pas dans ce cas fait faire une Loi dont l'exercice ne leur paroît pas convenable (n). Cette conclusion doit surprendre, après tant d'efforts pour prouver que la seule Loi qui paroît s'appliquer à mon

(m) Page 25.

(n) Page 23.

brûlé, il ajoute. „ Toute cette marche est  
 „ très sage. Mais en faut-il conclure que dans  
 „ tous les cas & dans des cas très différens, il  
 „ en faille absolument tenir une semblable ?  
 „ Doit-on procéder contre un homme absent  
 „ qui attaque la Religion de la même maniere  
 „ qu'on procéderoit contre un homme présent  
 „ qui censure la discipline (p) ? “ C'est-à-dire  
 en d'autres termes ; „ doit-on procéder contre  
 „ un homme qui n'attaque point les Loix, &  
 „ qui vit hors de leur jurisdiction, avec au-  
 tant de douceur que contre un homme qui  
 „ vit sous leur jurisdiction & qui les attaque ? “  
 Il ne sembleroit pas, en effet, que cela dût  
 faire une question. Voici, j'en suis sûr, la  
 premiere fois qu'il a passé par l'esprit humain  
 d'aggraver la peine d'un coupable, uniquement  
 parce que le crime n'a pas été commis dans  
 l'Etat.

„ A la vérité, “ continue-t-il, „ on remar-  
 „ que dans les Réprésentations à l'avantage de  
 „ M. Rousseau que Morelli avoit écrit contre  
 „ un point de discipline, au lieu que les Li-  
 „ vres de M. Rousseau, au sentiment de ses  
 „ Juges, attaquent proprement la Religion.  
 „ Mais cette remarque pourroit bien n'être pas  
 „ généralement adoptée, & ceux qui regardent

---

(p) Page 17.

„ la Religion comme l'Ouvrage de Dieu & l'app-  
 „ pui de la constitution pourront penser qu'il  
 „ est moins permis de l'attaquer que des points  
 „ de discipline , qui , n'étant que l'Ouvrage  
 „ des hommes peuvent être suspects d'erreur , &  
 „ du moins susceptibles d'une infinité de for-  
 „ mes & de combinaisons différentes (g) ? “

Ce discours , je vous l'avoue , me paroîtroit tout au plus passable dans la bouche d'un Capucin , mais il me choqueroit fort sous la plume d'un Magistrat. Qu'importe que la remarque des Réprésentans ne soit pas généralement adoptée , si ceux qui la rejettent ne le font que parce qu'ils raisonnent mal ?

Attaquer la Religion est sans contredit un plus grand péché devant Dieu que d'attaquer la discipline. Il n'en est pas de même devant les Tribunaux humains qui sont établis pour punir les crimes , non les péchés , & qui ne sont pas les vengeurs de Dieu mais des Loix.

La Religion ne peut jamais faire partie de la Législation qu'en ce qui concerne les actions des hommes. La Loi ordonne de faire ou de s'abstenir , mais elle ne peut ordonner de croire. Ainsi quiconque n'attaque point la pratique de la Religion n'attaque point la Loi.

Mais la discipline établie par la Loi fait ef-

(g) Page 18.

senciellement partie de la Législation , elle devient Loi elle-même. Quiconque l'attaque attaque la Loi & ne tend pas à moins qu'à troubler la constitution de l'Etat. Que cette constitution fut , avant d'être établie , susceptible de plusieurs formes & combinaisons différentes , en est-elle moins respectable & sacrée sous une de ces formes , quand elle en est une fois revêtue à l'exclusion de toutes les autres ; & dès lors la Loi politique n'est- elle pas constante & fixe ainsi que la Loi divine ?

Ceux donc qui n'adopterolent pas en cette affaire la remarque des Réprésentans auroient d'autant plus de tort que cette remarque fut faite par le Conseil même dans la sentence contre le Livre de Morelli , qu'elle accuse surtout de tendre à faire schisme & trouble dans l'Etat d'une maniere séditioneuse ; imputation dont il se- roit difficile de charger le mien.

Ce que les Tribunaux civils ont à défendre n'est pas l'Ouvrage de Dieu , c'est l'Ouvrage des hommes ; ce n'est pas des ames qu'ils sont chargés , c'est des corps ; c'est de l'Etat & non de l'Eglise qu'ils sont les vrais gardiens , & lorsqu'ils se mêlent des matieres de Religion , ce n'est qu'autant qu'elles sont du ressort des Loix , autant que ces matieres importent au bon ordre & à la sûreté publique. Voila les saines maxi- mes de la Magistrature. Ce n'est pas , si l'on veut ..

veut, là doctrine de la puissance absolue, mais c'est celle de la justice & de la raison. Jamais on ne s'en écartera dans les Tribunaux civils sans donner dans les plus funestes abus, sans mettre l'Etat en combustion, sans faire des Loix & de leur autorité le plus odieux brigandage. Je suis fâché pour le peuple de Genève que le Conseil le méprise assez pour l'oser leurer par de tels discours, dont les plus bornés & les plus superstitieux de l'Europe ne sont plus les dupes. Sur cet Article vos Réprésentans raffolonnent en hommes d'Etat, & vos Magistrats raisonnent en Mointes.

Pour prouver que l'exemple de *Morelli* ne fait pas règle, l'Auteur des Lettres oppose à la procédure faite contre lui celle qu'on fit en 1632 contre *Nicolas Antoine*, un pauvre fou qu'à la sollicitation des Ministres le Conseil fit brûler pour le bien de son ame. Ces Auto-da-fès n'étoient pas rares jadis à Genève, & il paroît parce qui me regarde que ces Messieurs ne manquent pas de goût pour les renouveler.

Commençons toujours par transcrire fidèlement les passages, pour ne pas imiter la méthode de mes persécuteurs.

„ Qu'on voye le procès de Nicolas Antoine.  
 „ L'Ordonnance ecclésiastique existoit, & on  
 „ étoit assez près du tems où elle avoit été ré-  
 „ digée pour en connoître l'esprit ; Antoine

„ fut-il cité au Consistoire ? Cependant parmi  
 „ tant de voix qui s'éleverent contre cet Arrêt  
 „ sanguinaire , & au milieu des efforts que fi-  
 „ rent pour le sauver les gens humains & mo-  
 „ dérés , y eut-il quelqu'un qui réclamât contre  
 „ l'irrégularité de la procédure ? Morelli fut ci-  
 „ té au Consistoire , Antoine ne le fut pas ; la  
 „ citation au Consistoire n'est donc pas néces-  
 „ faire dans tous les cas (p).“

Vous croirez là-dessus que le Conseil procé-  
 da d'emblée contre Nicolas Antoine comme il a  
 fait contre moi , & qu'il ne fut pas seulement  
 question du Consistoire ni des Ministres : Vous  
 allez voir.

Nicolas Antoine ayant été , dans un de ses  
 accès de fureur , sur le point de se précipiter  
 dans le Rhône , le Magistrat se détermina à le  
 tirer du logis public où il étoit , pour le met-  
 tre à l'Hôpital , où les Médecins le traiterent .  
 Il y resta quelque tems proférant divers blas-  
 phèmes contre la Religion Chrétienne . „ Les  
 „ Ministres le voyoient tous les jours , & tâ-  
 „ choient , lorsque sa fureur paroiffoit un peu  
 „ calmée , de le faire revenir de ses erreurs ,  
 „ ce qui n'aboutit à rien , Antoine ayant dit  
 „ qu'il persisteroit dans ses sentimens jufqu'à la  
 „ mort qu'il étoit prêt de souffrir pour la gloi-

*re du grand Dieu d'Israël.* N'ayant pu rien gagner sur lui, ils en informerent le Conseil, où ils le représenterent pire que Servet, Gentilis & tous les autres Antitrinitaires, concluant à ce qu'il fut mis en chambre clausse; ce qui fut exécuté. (s).

Vous voyez là d'abord pourquoi il ne fut pas cité au Consistoire; c'est qu'étant grièvement malade & entre les mains des Médecins, il lui étoit impossible d'y compарoître. Mais s'il n'allait pas au Consistoire, le Consistoire ou ses membres alloient vers lui. Les Ministres le voyoient tous les jours, l'exhortoient tous les jours. Enfin n'ayant pu rien gagner sur lui, ils le dénoncent au Conseil, le représentent pire que d'autres qu'on avoit punis de mort, requierent qu'il soit mis en prison, & sur leur requisition cela est exécuté.

En prison même les Ministres firent de leur mieux pour le ramener, entrerent avec lui dans la discussion de divers passages de l'ancien Testament, & le conjurerent par tout ce qu'ils purent imaginer de plus touchant de renoncer à ses erreurs (t), mais il y demeura ferme. Il le

(s) Histoire de Genève, in-12. T. 2. page 550 & suiv. à la note.

(t) S'il y eut renoncé, eut-il également été brûlé? Selon la maxime de l'Auteur des Lettres il au-

fut aussi devant le Magistrat, qui lui fit subir des interrogatoires ordinaires. Lorsqu'il fut question de juger cette affaire, le Magistrat consulta encore les Ministres, qui comparurent en Conseil au nombre de quinze, tant Pasteurs que Professeurs. Leurs opinions furent partagées, mais l'avis du plus grand nombre fut suivi & Nicolas exécuté. De sorte que le procès fut tout ecclésiastique, & que Nicolas fut, pour ainsi dire, brûlé par la main des Ministres..

Tel fut, Monsieur, l'ordre de la procédure dans laquelle l'Auteur des Lettres nous assure qu'Antoine ne fut pas cité au Consistoire. D'où il conclut que cette citation n'est donc pas toujours nécessaire. L'exemple vous paroît-il bien choisi ?

Supposons qu'il le soit, que s'ensuivra-t-il ? Les Réprésentans concluoient d'un fait en confirmation d'une Loi. L'Auteur des Lettres conclut d'un fait contre cette même Loi. Si l'autorité de chacun de ces deux faits détruit celle de l'autre, reste la Loi dans son entier. Cette Loi, quoiqu'une fois enfreinte, en est-elle.

réit dû l'être. Cependant il paroît qu'il ne l'auroit pas été; puisque, malgré son obstination, le Magistrat ne laissa pas de consulter les Ministres. Il les regardoit, en quelque sorte, comme étant encore sous leur juridiction.

moins expresse, & suffiroit-il de l'avoir violée une fois pour avoir droit de la violer toujours ?

Concluons à notre tout. Si j'ai dogmatisé, je suis certainement dans le cas de la Loi; si je n'ai pas dogmatisé, qu'a-t-on à me dire? aucune Loi n'a parlé de moi (u). Donc on a transgressé la Loi qui existe, ou supposé celle qui n'existe pas.

Il est vrai qu'en jugeant l'Ouvrage on n'a pas jugé définitivement l'Auteur. On n'a fait encore que le décréter, & l'on compte cela pour rien. Cela me paroît dur, cependant; mais ne soyons jamais injustes, même envers ceux qui le sont envers-nous, & ne cherchons-point l'iniquité où elle peut ne pas être. Je ne fais point un crime au Conseil, ni même à l'Auteur des Lettres de la distinction qu'ils mettent entre l'homme & le Livre, pour se disculper de m'avoir jugé sans m'entendre. Les Juges ont pu voir la chose comme ils la montrent, ainsi je ne les accuse en cela ni de supercherie ni de mauvaise foi. Je les accuse seulement de s'être trompés à mes dépends en un point très grave; &

(u) Rien de ce qui ne blesse aucune Loi naturelle ne devient criminel, que lorsqu'il est défendu par quelque Loi positive. Cette remarque a pour but de faire sentir aux raisonneurs superficiels que mon dilemme est exact.

se tromper pour absoudre est pardonnable, mais se tromper pour punir est une erreur bien cruelle.

Le Conseil avançoit dans ses réponses que, malgré la flétrissure de mon Livre, je restois, quant à ma personne, dans toutes mes exceptions & défenses.

Les Auteurs des Réprésentations répliquent qu'on ne comprend pas quelles exceptions & défenses il reste à un homme déclaré impie, téméraire, scandaleux, & flétri même par la main du Bourreau dans des ouvrages qui portent son nom.

„ Vous supposez ce qui n'est point, „ dit à cela l'Auteur des Lettres; „ savoir, que le „ jugement porte sur celui dont l'Ouvrage „ porte le nom: mais ce jugement ne l'a pas „ encore effleuré, ses exceptions & défenses „ lui restent donc entieres. “ (x).

Vous vous trompez vous-même, dirois-je à cet écrivain. Il est vrai que le jugement qui qualifie & flétrit le Livre n'a pas encore attaqué la vie de l'Auteur, mais il a déjà tué son honneur: ses exceptions & défenses lui restent encore entieres pour ce qui regarde la peine afflictive, mais il a déjà reçu la peine infamante: Il est déjà flétri & deshonoré, autant qu'il

(x) Page 21.

dépend de ses juges : La seule chose qui leur reste à décider, c'est s'il sera brûlé ou non.

La distinction sur ce point entre le Livre & l'Auteur est inutile, puisqu'un Livre n'est pas punissable. Un Livre n'est en lui-même ni impie ni téméraire ; ces épithètes ne peuvent tomber que sur la doctrine qu'il contient, c'est-à-dire sur l'Auteur de cette doctrine. Quand on brûle un Livre, que fait là le Bourreau ? Deshonore-t-il les feuillets du Livre ? qui jamais oût dire qu'un Livre eut de l'honneur ?

Voilà l'erreur ; en voici la source : un usage mal entendu.

On écrit beaucoup de Livres ; on en écrit peu avec un désir sincère d'aller au bien. De cent Ouvrages qui paroissent, soixante au moins ont pour objet des motifs d'intérêt & d'ambition. Trente autres, dictés par l'esprit de parti, par la haine, vont, à la faveur de l'anonyme porter dans le public le poison de la calomnie & de la satyre. Dix, peut-être, & c'est beaucoup, sont écrits dans de bonnes vues : on y dit la vérité qu'on sait, on y cherche le bien qu'on aime. Oui ; mais où est l'homme à qui l'on pardonne la vérité ? Il faut donc se cacher pour la dire. Pour être utile impunément, on lâche son Livre dans le public, & l'on fait le plongeon.

De ces divers Livres, quelques uns des mau-

vais & à peu près tous les bons sont dénoncés & proscrits dans les Tribunaux : la raison de cela se voit sans que je la dise. Ce n'est, au surplus, qu'une simple formalité, pour ne pas paraître approuver tacitement ces Livres. Du reste, pourvû que les noms des Auteurs n'y soient pas, ces Auteurs, quoique tout le monde les connaisse & les nomme, ne sont pas connus du Magistrat. Plusieurs même sont dans l'usage d'avouer ces Livres pour s'en faire honneur, & de les renier pour se mettre à couvert ; le même homme sera l'Auteur ou ne le sera pas, devant le même homme, selon qu'ils feront à l'audience ou dans un souper. C'est alternativement oui & non, sans difficulté, sans scrupule. De cette façon la sûreté ne coûte rien à la vanité. C'est là la prudence & l'habileté que l'Auteur des Lettres me reproche de n'avoir pas eue, & qui pourtant n'exige pas, ce me semble, que pour l'avoir on se mette en grands frais d'esprit.

Cette manière de procéder contre des Livres anonymes dont on ne veut pas connaître les Auteurs est devenue un usage judiciaire. Quand on veut sévir contre le Livre on le brûle, parce qu'il n'y a personne à entendre, & qu'on voit bien que l'Auteur qui se cache n'est pas d'humeur à l'avouer ; sauf à rire le foir avec lui-même des informations qu'on vient d'ordon-

mer le matin contre lui. Tel est l'usage.

Mais lorsqu'un Auteur mal-adroit, c'est-à-dire, un Auteur qui connoit son devoir, qui le veut remplir, se croit obligé de ne rien dire au public qu'il ne l'avoue, qu'il ne se nomme, qu'il ne se montre pour en répondre; alors l'équité, qui ne doit pas punir comme un crime la mal-adresse d'un homme d'honneur, veut qu'on procede avec lui d'une autre maniere; elle veut qu'on ne sépare point la cause du Livre de celle de l'homme, puisqu'il déclare en mettant son nom ne les vouloir point séparer; elle veut qu'on ne juge l'ouvrage qui ne peut répondre, qu'après avoir oui l'Auteur qui répond pour lui. Ainsi, bien que condamner un Livre anonyme soit en effet ne condamner que le Livre, condamner un Livre qui porte le nom de l'Auteur, c'est condamner l'Auteur même, & quand on ne l'a point mis à portée de répondre, c'est le juger sans l'avoir entendu.

L'assignation préliminaire, même, si l'on veut, le décret de prise de corps est donc indispensable en pareil cas avant de procéder au jugement du Livre, & vainement dirait-on avec l'Auteur des Lettres que le délit est évident, qu'il est dans le Livre même; cela ne dispense point de suivre la forme judiciaire qu'on suit dans les plus grands crimes, dans les plus avérés, dans les mieux prouvés: car quand

toute la Ville auroit vu un homme en assassinier un autre , encore ne jugeroit-on point l'assassin sans l'entendre , ou sans l'avoir mis à portée d'être entendu.

Et pourquoi cette franchise d'un Auteur qui se nomme tourneroit - elle ainsi contre lui ? Ne doit - elle pas , au contraire , lui mériter des égards ? Ne doit - elle pas imposer aux Juges plus de circonspection que s'il ne se fut pas nommé ? Pourquoi , quand il traite des questions hardies s'exposeroit - il ainsi , s'il ne se sentoit rassuré contre les dangers , par des raisons qu'il peut alléguer en sa faveur & qu'on peut présumer sur sa conduite même valoir la peine d'être entendues ? L'Auteur des Lettres aura beau qualififier cette conduite d'imprudence & de mal-adresse ; elle n'en est pas moins celle d'un homme d'honneur , qui voit son devoir où d'autres voyent cette imprudence , qui sent n'avoir rien à craindre de quiconque voudra procéder avec lui justement , & qui regarde comme une lâcheté punissable de publier des choses qu'on ne veut pas avouer.

S'il n'est question que de la réputation d'Auteur , a - t - on besoin de mettre son nom à son Livre ? Qui ne fait comment on s'y prend pour en avoir tout l'honneur sans rien risquer , pour s'en glorifier sans en répondre , pour prendre un air humble à force de vanité ? De quels Au-

teurs d'une certaine volée ce petit tour d'adresse est-il ignoré? Qui d'entre eux ne fait qu'il est même au dessous de la dignité de se nommer, comme si chacun ne devoit pas en lisant l'Ouvrage deviner le Grand homme qui l'a composé?

Mais ces Messieurs n'ont vu que l'usage ordinaire, & loin de voir l'exception qui faisoit en ma faveur, ils l'ont fait servir contre moi. Ils devoient brûler le Livre sans faire mention de l'Auteur, ou s'ils en vouloient à l'Auteur, attendre qu'il fut présent ou contumax pour brûler le Livre. Mais point; ils brûlent le Livre comme si l'Auteur n'étoit pas connu, & décretent l'Auteur comme si le Livre n'étoit pas brûlé. Me décréter après m'avoir diffamé! que me vouloient-ils donc encore? Que me réservent-ils de pis dans la suite? Ignoroient-ils que l'honneur d'un honnête homme lui est plus cher que la vie? Quel mal reste-t-il à lui faire quand on a commencé par le flétrir? Que me sera de me présenter innocent devant les juges, quand le traitement qu'ils me font avant de m'entendre est la plus cruelle peine qu'ils pourroient m'imposer si j'étois jugé criminel?

On commence par me traiter à tous égards comme un malfaiteur qui n'a plus d'honneur à perdre & qu'on ne peut punir désormais que dans son corps, & puis on dit tranquillement

que je reste dans toutes mes exceptions & défenses ! Mais comment ces exceptions & défenses effaceront- elles l'ignominie & le mal qu'on m'aura fait souffrir d'avance & dans mon Livre & dans ma personne , quand j'aurai été promené dans les rues par des archers , quand aux maux qui m'accablent on aura pris soin d'ajouter les rigueurs de la prison ? Quoi donc pour être juste doit-on confondre dans la même classe & dans le même traitement toutes les fautes & tous les hommes ? pour un acte de franchise appellé mal-adressé ; faut-il débuter par traîner un Citoyen sans reproche dans les prisons comme un scélérat ? Et quel avantage aura donc devant les juges l'estime publique & l'intégrité de la vie entière , si cinquante ans d'honneur vis à vis du moindre indice (y) ne sauvent un homme d'aucun affront ?

---

(y) Il y auroit, à l'examen, beaucoup à rabattre des présomptions que l'Auteur des Lettres affecte d'accumuler contre moi . Il dit , par exemple , que les Livres déferés paroisoient sous le même format que mes autres ouvrages . Il est vrai qu'ils étoient in douze & in octavo ; sous quel format sont donc ceux des autres Auteurs ? Il ajoute qu'ils étoient imprimés par le même Libraire ; voilà ce qui n'est pas . L'Emile fût imprimé par des Libraires différens du mien ; & avec des caractères qui n'avoient servi à nul autre de mes Ecrits . Ainsi l'indice qui résulloit de cette confrontation n'étoit point contre moi . Il étoit à ma décharge .

„ La comparaison d'Emile & du Contract Social avec d'autres Ouvrages qui ont été tolérés, & la partialité qu'on en prend occasion de reprocher au Conseil ne me semblent pas fondées. Ce ne feroit pas bien raisonner que de prétendre qu'un Gouvernement parce qu'il auroit une fois dissimulé feroit obligé de dissimuler toujours: si c'est une négligence on peut la redresser; si c'est un silence forcé par les circonstances ou par la politique, il y auroit peu de justice à en faire la matière d'un reproche. Je ne prétends point justifier les ouvrages désignés dans les Répresentations; mais en conscience y a-t-il parité entre des Livres où l'on trouve des traits épars & indiscrets contre la Religion, & des Livres où sans détour sans ménagement on l'attaque dans ses dogmes dans sa morale, dans son influence sur la Société civile? Faisons impartialement la comparaison de ces Ouvrages, jugeons en par l'impression qu'ils ont faite dans le monde; les uns s'impriment & se débitent par tout; on fait comment y ont été reçus les autres (z).“

J'ai cru devoir transcrire d'abord ce paragraphe en entier. Je le reprendrai maintenant par fragmens. Il mérite un peu d'analyse.

---

(z) Page 23 & 24.

Que n'imprime-t-on pas à Genève; que n'y tolere-t-on pas? Des Ouvrages qu'on a peine à lire sans indignation s'y débitent publiquement; tout le monde les lit, tout le monde les aime, les Magistrats se taisent, les Ministres sourient, l'air austere n'est plus du bon air. Moi seul & mes Livres avons mérité l'animadversion du Conseil, & quelle animadversion? L'on ne peut même l'imaginer plus violente ni plus terrible. Mon Dieu! Je n'aurois jamais cru d'être un si grand scélérat.

*La comparaison d'Emile & du Contract Social avec d'autres Ouvrages tolérés ne me semble pas fondée. Ah je l'espere!*

Ce ne seroit pas bien raisonner de prétendre qu'un Gouvernement, parce qu'il auroit une fois dissimulé, seroit obligé de dissimuler toujours. Soit; mais voyez les tems les lieux les personnes; voyez les écrits sur lesquels on dissimule, & ceux qu'on choisit pour ne plus dissimuler; voyez les Auteurs qu'on fête à Genève, & voyez ceux qu'on y poursuit.

*Si c'est une négligence on peut la redresser. On le pouvoit, on l'auroit dû, l'a-t-on fait? Mes écrits & leur Auteur ont été flétris sans avoir mérité de l'être; & ceux qui l'ont mérité ne sont pas moins tolérés qu'auparavant. L'exception n'est que pour moi seul.*

*Si c'est un silence forcé par les circonstances &*

*par la politique, il y auroit peu de justice à en faire la matière d'un reproche. Si l'on vous force à tolérer des Ecrits punissables, tolérés donc aussi ceux qui ne le sont pas. La décence au moins exige qu'on cache au peuple ces choquantes acceptations de personnes, qui punissent le foible innocent des fautes du puissant coupable. Quoi! ces distinctions scandaleuses sont-elles donc des raisons, & feront-elles toujours des dupes? Ne diroit-on pas que le sort de quelques satyres obscenes intéresse beaucoup les Potentats, & que votre Ville va être écrasée si l'on n'y tolere, si l'on n'y imprime, si l'on n'y vend publiquement ces mêmes Ouvrages qu'on proscrit dans le pays des Auteurs? Peuples, combien on vous en fait accroire en faisant si souvent intervenir les Puissances pour autoriser le mal qu'elles ignorent & qu'on veut faire en leur nom!*

Lorsque j'arrivai dans ce pays on eut dit que tout le Royaume de France étoit à mes trousses. On brûle mes Livres à Genève; c'est pour complaire à la France. On m'y décrete; la France le veut ainsi. L'on me fait chasser du Canton de Berne; c'est la France qui l'a demandé. L'on me poursuit jusques dans ces Montagnes; si l'on m'en eut pu chasser, c'eut encore été la France. Forcé par mille outrages j'écris une lettre apologetique. Pour le coup tout étoit perdu.

J'étois entouré, surveillé; la France envoyoit des espions pour me guetter, des soldats pour m'enlever, des brigands pour m'assassiner; il étoit même imprudent de sortir de ma maison. Tous les dangers me venoient toujours de la France, du Parlement, du Clergé, de la Cour même; on ne vit de la vie un pauvre barbouilleur de papier devenir pour son malheur un homme aussi important. Ennuié de tant de bêtises, je vais en France; je connoissois les François, & j'étois malheureux. On m'accueille, on me caresse, je reçois mille honnêtétés & il ne tient qu'à moi d'en recevoir davantage. Je retourne tranquillement chez moi. L'on tombe des nues; on n'en revient pas; on blâme fortement mon étourderie, mais on cesse de me menacer de la France; on a raison. Si jamais des assassins daignent terminer mes souffrances, ce n'est sûrement pas de ce pays-là qu'ils viendront.

Je ne confonds point les diverses causes de mes disgraces; je sais bien discerner celles qui sont l'effet des circonstances, l'ouvrage de la triste nécessité, de celles qui me viennent uniquement de la haine de mes ennemis. Eh! plut-à-Dieu que je n'en eusse pas plus à Genève qu'en France, & qu'ils n'y fussent pas plus implacables! Chacun fait aujourd'hui d'où sont partis les coups qu'on m'a portés & qui m'ont

m'ont été les plus sensibles. Vos gens me reprochent mes malheurs comme s'ils n'étoient pas leur ouvrage. Quelle noirceur plus cruelle que de me faire un crime à Genève des persécutions qu'on me suscitoit dans la Suisse, & de m'accuser de n'être admis nulle part, en me faisant chasser de par tout! Faut-il que je reproche à l'amitié qui m'appella dans ces contrées le voisinage de mon pays? J'ose en attester tous les Peuples de l'Europe; y en a-t-il un seul, excepté la Suisse, où je n'eusse pas été reçu, même avec honneur? Toutefois dois-je me plaindre du choix de ma retraite? Non, malgré tant d'acharnement & d'outrages, j'ai plus gagné que perdu; j'ai trouvé un homme, Ame noble & grande! à George Keith! mon protecteur, mon ami, mon pere! où que vous soyez, où que j'acheve mes tristes jours, & dussé-je ne vous revoir de ma vie; non, je ne reprocherai point au Ciel mes misères; je leur dois votre amitié.

*En conscience, y-a-t-il parité entre des Livres où l'on trouve quelques traits épiques & indiscrets contre la Religion, & des Livres où sans détour sans ménagement on l'attaque dans ses dogmes, dans sa morale, dans son influence sur la société?*

En conscience!..... Il n'eût siéroit pas à un impie tel que moi d'oser parler de conscience...

.... sur tout vis-à-vis de ces bons Chrétiens... ainsi je me tais.... C'est pourtant une singulière conscience que celle qui fait dire à des Magistrats ; nous souffrons volontiers qu'on blasphème, mais nous ne souffrons pas qu'on raisonne ! Ottons, Monsieur, la disparité des sujets ; c'est avec ces mêmes façons de penser que les Athéniens applaudissoient aux impiétés d'Aristophane & firent mourir Socrate.

Une des choses qui me donnent le plus de confiance dans mes principes est de trouver leur application toujours juste dans les cas que j'avais le moins prévus ; tel est celui qui se présente ici. Une des maximes qui découlent de l'analyse que j'ai faite de la Religion & de ce qui lui est essentiel est que les hommes ne doivent se mêler de celle d'autrui qu'en ce qui les intéresse ; d'où il suit qu'ils ne doivent jamais punir des offenses (aa) faites uniquement

(aa) Notez que je me sers de ce mot *offenser Dieu* selon l'usage, quoique je sois très éloigné de l'admettre dans son sens propre, & que je le trouve très mal appliqué ; comme si quelque être que ce soit, un homme, un Ange, le Diable même pouvoit jamais offenser Dieu. Le mot que nous rendons par *offenses* est traduit comme presque tout le reste du texte sacré ; c'est tout dire. Des hommes enfarinés de leur théologie ont rendu & défiguré ce Livre admirable selon leurs petites idées, & voilà de quoi l'on entretient la folie & le fan-

à Dieu , qui saura bien les punir lui-même.  
*Il faut honorer la divinité & ne la venger jamais,* disent après Montesquieu les Réprésentans ; ils ont raison. Cependant les ridicules outrageans , les impiétés grossières , les blasphèmes contre la Religion sont punissables , jamais les raisonnemens. Pourquoi cela ? Parce que dans ce premier cas on n'attaque pas seulement la Religion , mais ceux qui la professent , on les insulte , on les outrage dans leur culte , on marque un mépris révoltant pour ce qu'ils respectent & par conséquent pour eux. De tels outrages doivent être punis par les loix , parce qu'ils retombent sur les hommes , & que les hommes ont droit de s'en ressentir. Mais où est le mortel sur la terre qu'un raisonnement doive offenser ? Où est celui qui peut se fâcher de ce qu'on le traite en homme & qu'on le suppose

---

ame du peuple. Je trouve très sage la circonspection de l'Eglise Romaine sur les traductions de l'Ecriture en langue vulgaire , & comme il n'est pas nécessaire de proposer toujours au peuple les méditations voluptueuses du Cantique des Cantiques , ni les malédictions continues de David contre ses ennemis , ni les subtilités de St. Paul sur la grace , il est dangereux de lui proposer la sublime morale de l'Evangile dans des termes qui ne rendent pas exactement le sens de l'Auteur ; car pour peu qu'on s'en écarte , en prenant une autre route on va très loin.

raisonnable ? si le raisonneur se trompe ou nous trompe, & que vous vous intéressiez à lui ou à nous, montrez lui son tort, désabusez-nous, battez-le de ses propres armes. Si vous n'en voulez pas prendre la peine, ne dites rien, ne l'écoutez pas, laissez-le raisonner ou déraisonner, & tout est fini sans bruit, sans querelle, sans insulte quelconque pour qui que ce soit. Mais sur quoi peut-on fonder la maxime contraire de tolérer la raillerie le mépris l'outrage, & de punir la raison ? La mienne s'y perd.

Ces Messieurs voyent si souvent M. de Voltaire. Comment ne leur a-t-il point inspiré cet esprit de tolérance qu'il prêche sans cesse, & dont il a quelquefois besoin ? S'ils l'eussent un peu consulté dans cette affaire, il me paroit qu'il eut pu leur parler à peu près ainsi.

„ Messieurs, ce ne sont point les raisonneurs qui font du mal, ce sont les caffards. „ La Philosophie peut aller son train sans risque ; le peuple ne l'entend pas ou la laisse dire, & lui rend tout le dédain qu'elle a pour lui. Raisonner est de toutes les folies des hommes celle qui nuit le moins au genre humain, & l'on voit même des gens sages entichés par fois de cette folie-là. Je ne raisonne pas, moi, cela est vrai, mais d'autres raisonnent ; quel mal en arrive-t-il ? Voyez, tel, tel, & tel ouvrage ; n'y a-t-il que des

„ plisanteries dans ces Livres-là? Moi-même  
„ enfin, si je ne raisonne pas, je fais mieux;  
„ je fais raisonner mes lecteurs. Voyez mon  
„ chapitre des Juifs; voyez le même chapitre  
„ plus développé dans le Sermon des cinquan-  
„ te. Il y a là du raisonnement ou l'équiva-  
„ lent, je pense. Vous conviendrez aussi qu'il  
„ y a peu de *détour*, & quelque chose de plus  
„ que *des traits épars & indiscrets*.

„ Nous avons arrangé que mon grand cré-  
„ dit à la Cour & ma toute puissance préten-  
„ due vous serviroient de prétexte pour laisser  
„ courir en paix les jeux badins de mes vieux  
„ ans: cela est bon, mais ne brûlez pas pour  
„ cela des écrits plus graves; car alors cela se-  
„ roit trop choquant.

„ J'ai tant prêché la tolérance! Il ne faut  
„ pas toujours l'exiger des autres & n'en ja-  
„ mais user avec eux. Ce pauvre homme croit  
„ en Dieu? passons-lui cela, il ne fera pas  
„ secte. Il est ennuyeux? Tous les raisonneurs  
„ le sont. Nous ne mettrons pas celui-ci de  
„ nos soupés; du reste, que nous importe? Si  
„ l'on brûloit tous les Livres ennuyeux, que  
„ deviendroient les Bibliothéques? & si l'on  
„ brûloit tous les gens ennuyeux, il faudroit  
„ faire un bûcher du pays. Croyez-moi, lais-  
„ sions raisonner ceux qui nous laissent plisan-  
„ ter; ne brûlons ni gens ni Livres, & restons

„ en paix; c'est mon avis.“ Voila, selon moi, ce qu'eut pu dire d'un meilleur ton M. de Voltaire, & ce n'eut pas été là, ce me semble, le plus mauvais conseil qu'il auroit donné.

*Faisons impartiallement la comparaison de ces ouvrages; jugeons en par l'impression qu'ils ont faite dans le monde. J'y consens de tout mon cœur. Les uns s'impriment & se débitent partout. On sait comment y ont été regus les autres.*

Ces mots *les uns & les autres* sont équivoques. Je ne dirai pas sous lesquels l'Auteur entend mes écrits; mais ce que je puis dire, c'est qu'on les imprime dans tous les pays, qu'on les traduit dans toutes les langues, qu'on a même fait à la fois deux traductions de l'Emile à Londres, honneur que n'eut jamais aucun autre Livre excepté l'Héloïse, au moins, que je saache. Je dirai, de plus, qu'en France, en Angleterre, en Allemagne, même en Italie on me plaint on m'aime on voudroit m'accueillir, & qu'il n'y a par tout qu'un cri d'indignation contre le Conseil de Genève. Voila ce que je fais du sort de mes Ecrits; j'ignore celui des autres.

Il est tems de finir. Vous voyez, Monsieur, que dans cette Lettre & dans la précédente je me suis supposé coupable; mais dans les trois premières j'ai montré que je ne l'étois pas. Or jugez de ce qu'une procédure injuste contre un coupable doit être contre un innocent.

Cependant ces Messieurs, bien déterminés à laisser subsister cette procédure, ont hautement déclaré que le bien de la Religion ne leur permettoit pas de reconnoître leur tort, ni l'honneur du Gouvernement de réparer leur injustice. Il faudroit un ouvrage entier pour montrer les conséquences de cette maxime qui consacre & change en arrêt du destin toutes les iniquités des Ministres des Loix. Ce n'est pas de cela qu'il s'agit encore, & je ne me suis proposé jusqu'ici que d'examiner si l'injustice avoit été commise, & non si elle dévoit être réparée. Dans le cas de l'affirmative, nous verrons ci-après quelle ressource vos Loix se sont ménagée pour remédier à leur violation. En attendant, que faut-il penser de ces juges inflexibles, qui procèdent dans leurs jugemens aussi légèrement que s'ils ne tiroient point à conséquence, & qui les maintiennent avec autant d'obstination que s'ils y avoient apporté le plus mûr examen?

Quelques longues qu'aient été ces discussions, j'ai cru que leur objet vous donneroit la patience de les suivre; j'ose même dire que vous les deviez, puisqu'elles sont autant l'apologie de vos loix que la mienne. Dans un pays libre & dans une Religion raisonnable, la Loi qui rendroit criminel un Livre pareil au mien seroit une Loi funeste, qu'il faudroit se hâter d'abroger pour l'honneur & le bien de l'Etat. Mais

grace au Ciel il n'existe rien de tel parmi vous, comme je viens de le prouver, & il vaut mieux que l'injustice dont je suis la victime soit l'ouvrage du Magistrat que des Loix; car les erreurs des hommes sont passageres, mais celles des Loix durent autant qu'elles. Loin que l'ostracisme qui m'exile à jamais de mon pays soit l'ouvrage de mes fautes, je n'ai jamais mieux rempli mon devoir de Citoyen qu'au moment que je cessé de l'être, & j'en aurois mérité le titre par l'acte qui m'y fait renoncer.

Rappelez-vous ce qui venoit de se passer il y avoit peu d'années au sujet de l'Article *Général* de M. d'Alembert. Loin de calmer les murmures excités par cet Article l'Écrit publié par les Pasteurs l'avoient augmenté, & il n'y a personne qui ne sache que mon ouvrage leur fit plus de bien que le leur. Le parti Protestant, inécontent d'eux, n'éclatoit pas, mais il pouvoit éclater d'un moment à l'autre, & malheureusement les Gouvernement s'allarment de si peu de chose en ces matières, que les querelles des Théologiens, faites pour tomber dans l'oubli d'elles-mêmes prennent toujours de l'importance par celle qu'on leur veut donner.

Pour moi je regardois comme la gloire & le bonheur de la Patrie d'avoir un Clergé animé d'un esprit si rare dans son ordre, & qui, sans s'attacher à la doctrine purement spéculati-

ve, rapportoit tout à la morale & aux devoirs de l'homme & du Citoyen. Je pensois que, sans faire directement son apologie, justifier les maximes que je lui supposois & prevenir les censures qu'on en pourroit faire étoit un service à rendre à l'Etat. En montrant que ce qu'il négligeoit n'étoit ni certain ni utile, j'espérois contenir ceux qui voudroient lui en faire un crime: sans le nommer, sans le désigner, sans compromettre son orthodoxie, c'étoit le donner en exemple aux autres Théologiens.

L'entreprise étoit hardie, mais elle n'étoit pas téméraire, & sans des circonstances qu'il étoit difficile de prévoir, elle devoit naturellement réussir. Je n'étois pas seul de ce sentiment; des gens très éclairés d'illustres Magistrats même pensoient comme moi. Considérez l'état religieux de l'Europe au moment où je publiai mon Livre, & vous verrez qu'il étoit plus que probable qu'il seroit par tout accueilli. La Religion décréditée en tout lieu par la philosophie avoit perdu son ascendant jusques sur le peuple. Les Gens d'Eglise, obstinés à l'étayer par son côté foible, avoient laissé miner tout le reste, & l'édifice entier portant à faux étoit prêt à s'écrouler. Les controverses avoient cessé parce qu'elles n'intéressoient plus personne, & la paix regnoit entre les différens partis, parce que nul ne se souciolet plus du sien. Pour ôter

les mauvaises branches on avoit abattu l'arbre; pour le replanter il falloit n'y laisser que le tronc.

Quel moment plus heureux pour établir solidement la paix universelle, que celui où l'animosité des partis suspendue laissoit tout le monde en état d'écouter la raison? A qui pouvoit déplaire un ouvrage où sans blâmer, du moins sans exclure personne, on faisoit voir qu'au fond tous étoient d'accord; que tant de discussions ne s'étoient élévées, que tant de saign: n'avoit été versé que pour des malentendus; que chacun devoit rester en repos dans son culte, sans troubler celui des autres; que partout on devoit servir Dieu, aimer son prochain, obéir aux Loix, & qu'en cela seul consistoit l'essence de toute bonne Religion? C'étoit établir à la fois la liberté philosophique & la piété religieuse; c'étoit concilier l'amour de l'ordre & les égards pour les préjugés d'autrui; c'étoit sans détruire les divers partis les ramener tous au terme commun de l'humanité & de la raison; loin d'exciter des querelles, c'étoit couper la racine à celles qui germent encore, & qui renaitront infailliblement d'un jour à l'autre, lorsque le zèle du fanatisme qui n'est qu'assoupi se réveillera: c'étoit, en un mot, dans ce siècle pacifique par indifférence, donner à chacun des raisons très fortes, d'être toujours ce qu'il est maintenant sans savoir pourquoi.

Que de maux tout prêts à renaître n'étoient point prévenus si l'on m'eût écouté ! Quels inconveniens étoient attachés à cet avantage ? Pas un, non, pas un. Je défié qu'on m'en montre un seul probable & même possible, si ce n'est l'impunité des erreurs innocentes & l'impuissance des persécuteurs. Eh ! comment se peut-il qu'après tant de tristes expériences & dans un siècle si éclairé, les Gouvernemens n'aient pas encore appris à jeter & briser cette arme terrible, qu'on ne peut manier avec tant d'adresse qu'elle ne coupe la main qui s'en veut servir ? L'Abbé de Saint Pierre voulloit qu'on ôtât les écoles de théologie & qu'on soutint la Religion. Quel parti prendre pour parvenir sans bruit à ce double objet, qui, bien vu, se confond en un ? Le parti que j'avois pris.

Une circonstance malheureuse en arrêtant l'effet de mes bons desseins a rassemblé sur ma tête tous les maux dont je voulois délivrer le genre humain. Renaitra-t-il jamais un autre ami de la vérité que mon sort n'effraye pas ? je l'ignore. Qu'il soit plus sage, s'il a le même zèle en sera-t-il plus heureux ? J'en doute. Le moment que j'avois fait, puisqu'il est manqué, ne reviendra plus. Je souhaite de tout mon cœur que le Parlement de Paris ne se repente pas un jour lui-même d'avoir remis dans la main de la superstition le poignard que j'en faisois tomber.

Mais laissons les lieux & les tems éloignés, & retourrons à Genève. C'est là que je veux vous ramener par une dernière observation que vous êtes bien à portée de faire, & qui doit certainement vous frapper. Jetez les yeux sur ce qui se passe autour de vous. Quels sont ceux qui me poursuivent, quels sont ceux qui me défendent? Voyez parmi les Réprésentans l'élite des vos Citoyens, Genève en a-t-elle de plus estimables? Je ne veux point parler de mes persécuteurs; à Dieu ne plaise que je fouille jamais ma plume & ma cause des traits de la Satyre; je laisse sans regret cette arme à mes ennemis: Mais comparez & jugez vous-même, De quel côté sont les mœurs, les vertus, la solide piété, le plus vrai patriotisme? Quoi! j'offense les loix, & leurs plus zélés défenseurs sont les miens! J'attaque le Gouvernement, & les meilleurs Citoyens m'approuvent! J'attaque la Religion, & j'ai pour moi ceux qui ont le plus de Religion! Cette seule observation dit tout; elle seule montre mon vrai crime & le vrai sujet de mes disgraces. Ceux qui me haïssent & m'outragent font mon éloge en dépit d'eux. Leur haine s'explique d'elle-même. Un Genevois peut-il s'y tromper?



## SIXIEME LETTRE.

ENCORE une Lettre, Monsieur, & vous êtes délivré de moi. Mais je me trouve en la commençant dans une situation bien bizarre; obligé de l'écrire, & ne sachant de quoi la remplir. Concevez-vous qu'on ait à se justifier d'un crime qu'on ignore, & qu'il faille se défendre sans savoir de quoi l'on est accusé? C'est pourtant ce que j'ai à faire au sujet des Gouvernemens. Je suis, non pas accusé, mais jugé, mais flétri pour avoir publié deux Ouvrages pécheraires scandaleux impies, tendans à détruire la Religion Chrétienne & tous les Gouvernemens. Quant à la Religion, nous avons eu du moins quelque prise pour trouver ce qu'on a voulu dire, & nous l'avons examiné. Mais quant aux Gouvernemens, rien ne peut nous fournir le moindre indice. On a toujours évité toute espèce d'explication sur ce point: on n'a jamais voulu dire en quel lieu j'entreprenois ainsi de les détruire, ni comment, ni pourquoi, ni rien de ce qui peut constater que le délit n'est pas imaginaire. C'est comme si l'on jugeoit quelqu'un pour avoir tué un homme sans dire ni

où, ni qui, ni quand ; pour un meurtre ab  
srait. A l'Inquisition l'on force bien l'accusé  
de déviner de quoi on l'accuse, mais on ne le  
juge pas sans dire sur quoi.

L'Auteur des Lettres écrites de la Campagne  
évite avec le même soin de s'expliquer sur ce  
prétendu délit; il joint également la Religion  
& les Gouvernemens dans la même accusation  
générale : puis, entrant en matière sur la Religion,  
il déclare vouloir s'y borner, & il tient  
parole. Comment parviendrons-nous à vérifier  
l'accusation qui regarde les Gouvernemens , si  
ceux qui l'intendent refusent de dire sur quoi  
elle porte ?

Remarquez même comment d'un trait de plu  
me cet Auteur change l'état de la question. Le  
Conseil prononce que mes Livres tendent à dé  
truire tous les Gouvernemens. L'Auteur des  
Lettres dit seulement que les Gouvernemens y  
sont livrés à la plus audacieuse critique. Cela  
est fort différent. Une critique, quelque auda  
cieuse qu'elle puisse être n'est point une conspi  
ration. Critiquer ou blâmer quelques Loix n'est  
pas renverser toutes les Loix. Autant vaudroit  
accuser quelqu'un d'assassiner les malades lors  
qu'il montre les fautes des Médecins.

Encore une fois; que répondre à des raisons  
qu'on ne veut pas dire ? Comment se justifier  
contre un jugement porté sans motifs ? Que ,

sans preuve de part ni d'autre, ces Messieurs disent que je veux renverser tous les Gouvernemens, & que je disé, moi, que je ne veux pas renverser tous les Gouvernemens, il y a dans ces assertions parité exacte, excepté que le préjugé est pour moi; car il est à présumer que je fais mieux que personne ce que je veux faire.

Mais où la parité manque, c'est dans l'effet de l'affirmation. Sur la leur mon Livre est brûlé, ma personne est décrétée; & ce que j'affirme ne rétablit rien. Seulement, si je prouve que l'accusation est fausse & le jugement inique, l'affront qu'ils m'ont fait retourne à eux-mêmes: Le décret, le Bourreau tout y devroit retourner; puisque nul ne détruit si radicalement le Gouvernement, que celui qui en tire un usage directement contraire à la fin pour laquelle il est institué.

Il ne suffit pas que j'affirme, il faut que je prouve; & c'est ici qu'on voit combien est déplorable le sort d'un particulier soumis à d'injustes Magistrats; quand ils n'ont rien à craindre du Souverain, & qu'ils se mettent au desfus des loix. D'une affirmation sans preuve, ils font une démonstration; voila l'innocent puni: Bien plus, de sa défense même ils lui font un nouveau crime, & il ne tiendroit pas à eux de le punir encore d'avoir prouvé qu'il étoit innocent.

Comment m'y pr... et montrer qu'ils n'ont pas dit vrai; p... pour que je ne détruis point les Gouvernemens? Quelque endroit de mes Ecrits que je des... le, ils diront que ce n'est pas celui-là qu'ils ont condanné; quoi qu'ils aient condanné tout, le bon comme le mauvais, sans nulle distinction. Pour ne leur laisser aucune défaite, il faudroit donc tout reprendre, tout suivre d'un bout à l'autre, Livre à Livre, page à page, ligne à ligne, & presque enfin, mot à mot. Il faudroit de plus, examiner tous les Gouvernemens du monde, puisqu'ils disent que je les détruis tous. Quelle entreprise! que d'années y faudroit - il employer? Que d'*in-folios* faudroit-il écriré; & après cela, qui les liroit?

Exigez de moi ce qui est faisable. Tout homme sensé doit se contenter de ce que j'ai à vous dire: vous ne voulez sûrement rien de plus.

De mes deux Livres brûlés à la fois sous des imputations communes, il n'y en a qu'un qui traite du droit politique & des matieres de Gouvernement. Si l'autre en traite, ce n'est que dans un extrait du premier. Ainsi je suppose que c'est sur celui-ci seulement que tombe l'accusation. Si cette accusation portoit sur quelque passage particulier, on l'auroit cité, sans doute; on en auroit du moins extrait quelque

maxime, fidelle ou infidelle ; comme on a fait sur les points concernans la Religion.

C'est donc le Système établi dans le corps de l'ouvrage qui détruit les Gouvernemens ; il ne s'agit donc que d'exposer ce Système ou de faire une analyse du Livre ; & si nous n'y voyons évidemment, les principes destructifs dont il s'agit, nous saurons du moins où les chercher dans l'ouvrage, en suivant la méthode de l'Auteur.

Mais, Monsieur, si durant cette analyse ; qui sera courte, vous trouvez quelque conséquence à tirer, de grace ne vous priez pas. Attendez que nous en raisonnions ensemble. Après cela vous y reviendrez si vous voulez.

Qu'est - ce qui fait que l'Etat est un ? C'est l'union de ses membres. Et d'où naît l'union de ses membres ? De l'obligation qui les lie. Tout est d'accord jusqu'ici.

Mais quel est le fondement de cette obligation ? Voila où les Auteurs se divisent. Selon les uns, c'est la force ; selon d'autres, l'autorité paternelle ; selon d'autres, la volonté de Dieu. Chacun établit son principe & attaque celui des autres : je n'ai pas moi-même fait autrement, &, suivant la plus faine partie de ceux qui ont discuté ces matieres, j'ai posé pour fondement du corps politique la convention de ses membres, j'ai réfuté les principes différens du mien.

Indépendamment de la vérité de ce principe, il l'emporte sur tous les autres par la solidité du fondement qu'il établit; car quel fondement plus sûr peut avoir l'obligation parmi les hommes que le libre engagement de celui qui s'oblige? On peut disputer tout autre principe (*a*); on ne sauroit disputer celui-là.

Mais par cette condition de la liberté, qui en renferme d'autres, toutes sortes d'engagements ne sont pas valides, même devant les Tribunaux humains. Ainsi pour déterminer celui-ci l'on doit en expliquer la nature, on doit en trouver l'usage & la fin, on doit prouver qu'il est convenable à des hommes, & qu'il n'a rien de contraire aux Loix naturelles: car il n'est pas plus permis d'enfreindre les Loix naturelles par le Contract Social, qu'il n'est permis d'enfreindre les Loix positives par les Contracts des particuliers, & ce n'est que par ces Loix-mêmes qu'existe la liberté qui donne force à l'engagement.

J'ai pour résultat de cet examen que l'établissement du Contract Social est un pacte d'une

(*a*) Même celui de la volonté de Dieu, du moins quant à l'application. Car bien qu'il soit clair que ce que Dieu veut l'homme doit le vouloir, il n'est pas clair que Dieu veuille qu'on préfere tel Gouvernement à tel autre, ni qu'on obéisse à Jaques plutôt qu'à Guillaume. Or voilà de quoi il s'agit.

espece particulière, par lequel chacun s'engage envers tous, d'où s'ensuit l'engagement réciproque de tous envers chacun, qui est l'objet immédiat de l'union.

Je dis que cet engagement est d'une espece particulière, en ce qu'étant abſolu, sans condition, sans réserve, il ne peut toutefois être injuste ni ſusceptible d'abus; puisqu'il n'est pas possible que le corps fe veuille nuire à lui-même, tant que le tout ne veut que pour tous.

Il est encore d'une espece particulière en ce qu'il lie les contractans fans les affujétir à personne, & qu'en leur donnant leur ſeule volonté pour regle il les laisse auſſi libres qu'auparavant.

La volonté de tous eſt donc l'ordre la regle ſuprême, & cette regle générale & personifiée eſt ce que j'appelle le Souverain.

Il ſuit de-là que la Souveraineté eſt indiviſible, inaliénable, & qu'elle réſide eſſentielle-ment dans tous les membres du corps.

Mais comment agit cet être abſtrait & colléctif? Il agit par des Loix, & il ne fauroit agir autrement.

Et qu'eſt-ce qu'une Loi? C'eſt une déclara-tion publique & ſolemnelle de la volonté générale, ſur un objet d'intérêt commun.

Je dis, ſur un objet d'intérêt commun; par ce que la Loi perdroit ſa force & cefſeroit d'a-

tre légitime, si l'objet n'en importoit à tous.

La Loi ne peut par sa nature avoir un objet particulier & individuel: mais l'application de la Loi tombe sur des objets particuliers & individuels.

Le pouvoir Légitif qui est le Souverain a donc besoin d'un autre pouvoir qui exécute, c'est-à-dire, qui réduise la Loi en actes particuliers. Ce second pouvoir doit être établi de maniere qu'il exécute toujours la Loi, & qu'il n'exécute jamais que la Loi. Ici vient l'institution du Gouvernement.

Qu'est-ce que le Gouvernement? C'est un corps intermédiaire établi entre les sujets & le Souverain pour leur mutuelle correspondance, chargé de l'exécution des Loix & du maintien de la Liberté tant civile que politique.

Le Gouvernement comme partie intégrante du corps politique participe à la volonté générale qui le constitue; comme corps lui-même il a sa volonté propre. Ces deux volontés quelques fois s'accordent & quelques fois se combattent. C'est de l'effet combiné de ce concours & de ce conflit que résulte le jeu de toute la machine.

Le principe qui constitue les diverses formes du Gouvernement consiste dans le nombre des membres qui le composent. Plus ce nombre est petit, plus le Gouvernement a de force; plus le

le nombre est grand, plus le Gouvernement est foible; & comme la souveraineté tend toujours au relâchement, le Gouvernement tend toujours à se renforcer. Ainsi le Corps exécutif doit l'emporter à la longue sur le corps législatif, & quand la Loi est enfin soumise aux hommes, il ne reste que des esclaves & des maîtres; l'Etat est détruit.

Avant cette destruction, le Gouvernement doit par son progrès naturel changer de forme & passer par degrés du grand nombre au moins-dre.

Les diverses formes dont le Gouvernement est susceptible se réduisent à trois principales. Après les avoir comparées par leurs avantages & par leurs inconveniens, je donne la préférence à celle qui est intermédiaire entre les deux extrêmes, & qui porte le nom d'Aristocratie. On doit se souvenir ici que la constitution de l'Etat & celle du Gouvernement sont deux choses très distinctes, & que je ne les ai pas confondues. Le meilleur des Gouvernemens est l'aristocratique; la pire des souverainétés est l'aristocratique.

Ces discussions en amènent d'autres sur la maniere dont le Gouvernement dégénere, & sur les moyens de retarder la destruction du corps politique.

Enfin dans le dernier Livre j'examine par

voye de comparaison avec le meilleur Gouvernement qui ait existé, savoir celui de Rome, la police la plus favorable à la bonne constitution de l'Etat; puis je termine ce Livre & tout l'Ouvrage par des recherches sur la maniere dont la Religion peut & doit entrer comme partie constitutive dans la composition du corps politique.

Que pensez-vous, Monsieur, en lisant cette analyse courte & fidelle de mon Livre? Je le devine. Vous disiez en vous-même; voila l'histoire du Gouvernement de Genève. C'est ce qu'ont dit à la lecture du même Ouvrage tous ceux qui connoissent votre Constitution.

Et en effet, ce Contract primitif, cette essence de la Souveraineté, cet empire des Loix, cette institution du Gouvernement, cette maniere de le resserrer à divers degrés pour compenser l'autorité par la force, cette tendance à l'usurpation, ces assemblées périodiques, cette adresse à les ôter, cette destruction prochaine, enfin, qui vous menace & que je voulois prévenir; n'est-ce pas trait pour trait l'image de votre République, depuis sa naissance jusqu'à ce jour?

J'ai donc pris votre Constitution, que je trouvois belle, pour modèle des institutions politiques, & vous proposant en exemple à l'Europe, loin de chercher à vous détruire j'ex-

polois les moyens de vous conserver. Cette Constitution, toute bonne qu'elle est, n'est pas sans défaut; on pouvoit prévenir les altérations qu'elle a souffertes, là garantir du danger qu'elle court aujourd'hui. J'ai prévu ce danger, je l'ai fait entendre, j'indiquois des préservatifs; étoit-ce là vouloir détruire que de montrer ce qu'il falloit faire pour la maintenir? C'étoit par mon attachement pour elle que j'aurois voulu que rien ne put l'altérer. Voila tout mon crime; j'avois tort, peut-être; mais si l'amour de la patrie m'aveugla sur cet article, étoit-ce à elle de m'en punir?

Comment pouvois-je tendre à renverser tous les Gouvernemens, en posant en principes tous ceux du vôtre? Le fait seul détruit l'accusation. Puisqu'il y avoit un Gouvernement existant sur mon modele, je ne tendois donc pas à détruire tous ceux qui existoient. Eh! Monsieur; si je n'avois fait qu'un Système, vous êtes bien sûr qu'on n'aurdit rien dit. On se fut contenté de téléguer le Contract Social avec la République de Platon l'Utopie & les Sévarambes dans le pays des chimères. Mais je peignois un objet existant, & l'on vouloit que cet objet changeât de face. Mon Livre portoit témoignage contre l'attentat qu'on alloit faire. Voila ce qu'on ne m'a pas pardonné.

Mais voici qui vous paroitra bizarre. Mon

Livre attaque tous les Gouvernemens , & il n'est proscrit dans aucun ! Il en établit un seul , il le propose en exemple , & c'est dans celui-là qu'il est brûlé ! N'est-il pas singulier que les Gouvernemens attaqués se taisent , & que le Gouvernement respecté sévisse ? Quoi ! Le Magistrat de Genève se fait le protecteur des autres Gouvernemens contre le sien même ! Il punit son propre Citoyen d'avoir préféré les Loix de son pays à toutes les autres ! Cela est-il concevable , & le croiriez - vous si vous ne l'eussiez vu ? Dans tout le reste de l'Europe quelqu'un s'est-il avisé de flétrir l'ouvrage ? Non ; pas même l'Etat où il a été imprimé (b). Pas même la France où les Magistrats sont là-dessus si séveres . Y a-t-on défendu le Livre ? Rien de semblable ; on n'a pas laissé d'abord entrer l'édition de Hollande , mais on l'a contrefaite en France , & l'ouvrage y court sans difficulté . C'étoit donc une affaire de commerce & non de police : on préféroit le profit du Libraire de France au profit du Libraire étranger . Voila tout.

Le Contract Social n'a été brûlé nulle part

---

(b) Dans le fort des premières clamours causées par les procédures de Paris & de Genève , le Magistrat surpris défendit les deux Livres : mais sur son propre examen ce sage Magistrat a bien changé de sentiment , surtout quant au Contract Social .

qu'à Genève où il n'a pas été imprimé; le seul Magistrat de Genève y a trouvé des principes destructifs de tous les Gouvernemens. A la vérité, ce Magistrat n'a point dit quels étoient ces principes; en cela je crois qu'il a fort prudemment fait.

L'effet des défenses indiscretes est de n'être point observées & d'énerver la force de l'autorité. Mon Livre est dans les mains de tout le monde à Genève, & que n'est-il également dans tous les cœurs! Lisez-le, Monsieur, ce Livre si décrié, mais si nécessaire; vous y verrez partout la Loi mise au dessus des hommes; vous y verrez par tout la liberté réclamée, mais toujours sous l'autorité des loix, sans lesquelles la liberté ne peut exister, & sous lesquelles on est toujours libre, de quelque façon qu'on soit gouverné. Par là je ne fais pas, dit-on, ma cour aux puissances: tant pis pour elles; car je fais leurs vrais intérêts, si elles savoient les voir & les suivre. Mais les passions aveuglent les hommes sur leur propre bien. Ceux qui soumettent les Loix aux passions humaines sont les vrais destructeurs des Gouvernemens: voilà les gens qu'il faudroit punir.

Les fondemens de l'Etat sont les mêmes dans tous les Gouvernemens, & ces fondemens sont mieux posés dans mon Livre que dans aucun autre. Quand il s'agit ensuite de comparer les

diverses formes de Gouvernement, on ne peut éviter de peser séparément les avantages & les inconveniens de chacun : c'est ce que je crois avoir fait avec l'impartialité. Tout balancé, j'ai donné la préférence au Gouvernement de mon pays. Cela étoit naturel & raisonnable ; on m'auroit blâmé si je ne l'eusse pas fait. Mais je n'ai point donné d'exclusion aux autres Gouvernemens ; au contraire : j'ai montré que chacun avoit sa raison qui pouvoit le rendre préférable à tout autre, selon les hommes les tems & les lieux. Ainsi loin de détruire tous les Gouvernemens, je les ai tous établis.

En parlant du Gouvernement Monarchique, en particulier, j'en ai bien fait valoir l'avantage, & je n'en ai pas non plus déguisé les défauts. Cela est, je pense, du droit d'un homme qui raisonne ; & quand je lui aurois donné l'exclusion, ce qu'assurément je n'ai pas fait, s'ensuivroit-il qu'on dut m'en punir à Genève ? Hobbes a-t-il été décrété dans quelque Monarchie parce que ses principes sont destructifs de tout Gouvernement républicain, & fait-on le procès chez les Rois aux Auteurs qui rejettent & dépriment les Républiques ? Le droit n'est-il pas réciproque, & les Républicains ne sont-ils pas Souverains dans leur pays comme les Rois le sont dans le leur. Pour moi, je n'ai rejetté aucun Gouvernement, je n'en ai méprisé aucun.

En les examinant, en les comparant j'ai tenu la balance & j'ai calculé les poids : je n'ai rien fait de plus.

On ne doit punir la raison nulle part, ni même le raisonnement; cette punition prouveroit trop contre ceux qui l'imposeroient. Les Réprésentans ont très bien établi que mon Livre, où je ne sors pas de la thèse générale, n'attaquant point le Gouvernement de Genève & imprimé hors du territoire, ne peut être considéré que dans le nombre de ceux qui traitent du droit naturel & politique, sur lesquels les Loix ne donnent au Conseil aucun pouvoir, & qui se sont toujours vendus publiquement dans la Ville, quelque principe qu'on y avance & quelque sentiment qu'on y soutienne. Je ne suis pas le seul qui discutant par abstraction des questions de politique ait pu les traiter avec quelque hardiesse; chacun ne le fait pas, mais tout homme a droit de le faire; plusieurs usent de ce droit, & je suis le seul qu'on punisse pour en avoir usé. L'infortuné Sydnei pensoit comme moi, mais il agissoit; c'est pour son fait & non pour son Livre qu'il eut l'honneur de verser son sang. Althusius en Allemagne s'attira des ennemis, mais on ne s'avisa pas de le poursuivre criminellement. Locke, Montesquieu, l'Abbé de Saint Pierre ont traité les mêmes matières, & souvent avec la même li-

berté tout au moins. Locke en particulier les a traitées exactement dans les mêmes principes que moi. Tous trois sont nés sous des Rois, ont vécu tranquilles & sont morts honorés dans leurs pays. Vous savez comment j'ai été traité dans le mien.

Aussi soyez sûr que loin de rougir de ces flétrissures je m'en glorifie, puisqu'elles ne servent qu'à mettre en évidence le motif qui me les attire, & que ce motif n'est que d'avoir bien mérité de mon pays. La conduite du Conseil envers moi m'afflige, sans doute, en rompant des nœuds qui m'étoient si chers; mais peut-elle m'avilir? Non, elle m'éleve, elle me met au rang de ceux qui ont souffert pour la liberté. Mes Livres, quoi qu'on fasse, porteront toujours témoignage d'eux-mêmes, & le traitement qu'ils ont reçu ne fera que sauver de l'opprobre ceux qui auront l'honneur d'être brûlés après eux.

*Fin de la premiere Partie.*



LETTERS  
ÉCRITES DE LA  
MONTAGNE

SECONDE PARTIE.

SEPTIEME LETTRE.

Vous m'aurez trouvé diffus, Monsieur; mais il falloit l'être, & les sujets que j'avois à traiter ne se discutent pas par des épigrammes. D'ailleurs ces sujets m'éloignoient moins qu'il ne semble de celui qui vous intéresse. En parlant de moi je penfois à vous; & votre question tenoit si bien à la mienne, que l'une est déjà résolue avec l'autre, il ne me reste que la conséquence à tirer. Par tout où l'innocence n'est pas en sûreté, rien n'y peut être: par tout où les Loix sont violées impunément, il n'y a plus de liberté.

Cependant comme on peut séparer l'intérêt d'un particulier de celui du public, vos idées sur ce point sont encore incertaines; vous per-

sitez à vouloir que je vous aide à les fixer. Vous demandez quel est l'état présent de votre République , & ce que doivent faire ses Citoyens ? Il est plus aisé de répondre à la première question qu'à l'autre.

Cette première question vous embarrasse sûrement moins par elle-même que par les solutions contradictoires qu'on lui donne autour de vous. Des Gens de très bon sens vous disent ; nous sommes le plus libre de tous les peuples , & d'autres Gens de très bon sens vous disent ; nous vivons sous le plus dur esclavage. Lesquels ont raison , me demandez-vous ? Tous , Monsieur ; mais à différens égards : une distinction très simple les concilie. Rien n'est plus libre que votre état légitime ; rien n'est plus servile que votre état actuel.

Vos loix ne tiennent leur autorité que de vous ; vous ne reconnoissez que celles que vous faites ; vous ne payez que les droits que vous imposez ; vous élisez les Chefs qui vous gouvernent ; ils n'ont droit de vous juger que par des formes prescrites. En Conseil général vous êtes Législateurs , Souverains , indépendants de toute puissance humaine ; vous ratifiez les traités , vous décidez de la paix & de la guerre ; vos Magistrats eux-mêmes vous traitent de Magnifiques , très honorés & souverains Seigneurs. Voila votre liberté : voici votre servitude.

Le corps chargé de l'exécution de vos Loix en est l'interprete & l'arbitre supreme; il les fait parler comme il lui plait; il peut les faire faire; il peut même les violer sans que vous puissiez y mettre ordre; il est au dessus des Loix..

Les Chefs que vous élisez ont, indépendamment de votre choix, d'autres pouvoirs qu'ils ne tiennent pas de vous, & qu'ils étendent aux dépends de ceux qu'ils en tiennent. Limités dans vos élections à un petit nombre d'hommes, tous dans les mêmes principes & tous animés du même intérêt, vous faites avec un grand appareil un choix de peu d'importance. Ce qui importeroit dans cette affaire seroit de pouvoir rejeter tous ceux entre lesquels on vous force de choisir. Dans une élection libre en apparence vous êtes si gênés de toutes parts que vous ne pouvez pas même élire un premier Syndic ni un Syndic de la Garde: le Chef de la République & le Commandant de la Place ne sont pas à votre choix.

Si l'on n'a pas le droit de mettre sur vous de nouveaux impôts, vous n'avez pas celui de rejeter les vieux. Les finances de l'Etat sont sur un tel pied que sans votre concours elles peuvent suffire à tout. On n'a donc jamais besoin de vous ménager dans cette vue, & vos droits à cet égard se réduisent à être

exempts en partie & à n'être jamais nécessaires.

Les procédures qu'on doit suivre en vous jugeant sont prescrites ; mais quand le Conseil veut ne les pas suivre personne ne peut l'y contraindre, ni l'obliger à réparer les irrégularités qu'il commet. Là-dessus je suis qualifié pour faire preuve, & vous savez si je suis le seul.

En Conseil général votre souveraine puissance est enchaînée : vous ne pouvez agir que quand il plait à vos Magistrats, ni parler que quand ils vous interrogent. S'ils veulent même ne point assembler de Conseil général, votre autorité votre existence est anéantie, sans que vous puissiez leur opposer que de vains murmures qu'ils sont en possession de mépriser.

Enfin si vous êtes Souverains Seigneurs dans l'assemblée, en sortant de-là vous n'êtes plus rien. Quatre heures par an Souverains subordonnés, vous êtes sujets le reste de la vie & livrés sans réserve à la discrétion d'autrui.

Il vous est arrivé, Messieurs, ce qu'il arrive à tous les Gouvernemens semblables au vôtre. D'abord la puissance Législative & la puissance exécutive qui constituent la souveraineté n'en sont pas distinctes. Le Peuple Souverain veut par lui-même, & par lui-même il fait ce qu'il veut. Bientôt l'incommodeité de ce concours de tous à toute chose force le Peuple Souverain de charger quelques-uns de ses membre

d'exécuter ses volontés. Ces Officiers, après avoir rempli leur commission en rendent compte, & rentrent dans la commune égalité. Peu-à-peu ces commissions deviennent fréquentes, enfin permanentes. Insensiblement il se forme un corps qui agit toujours. Un corps qui agit toujours ne peut pas rendre compte de chaque acte: il ne rend plus compte que des principaux ; bientôt il vient à bout de n'en rendre d'aucun. Plus la puissance qui agit est active, plus elle énerve la puissance qui veut. La volonté d'hier est censée être aussi celle d'aujourd'hui; au lieu que l'acte d'hier ne dispense pas d'agir aujourd'hui. Enfin l'inaction de la puissance qui veut la soumet à la puissance qui exécute; celle-ci rend peu-à-peu ses actions indépendantes, bientôt ses volontés: au lieu d'agir pour la puissance qui veut, elle agit sur elle. Il ne reste alors dans l'Etat qu'une puissance agissante, c'est l'exécutive. La puissance exécutive n'est que la force, & où regne la seule force l'Etat est dissout. Voilà, Monsieur, comment périssent à la fin tous les Etats démocratiques.

Parcourez les annales du vôtre , depuis le temps où vos Syndics , simples procureurs établis par la Communauté pour vaquer à telle ou telle affaire, lui rendoient compte de leur Commission le chapeau bas ; & rentroient à l'instant

dans l'ordre des particuliers, jusqu'à celui où ces mêmes Syndics, dédaignant les droits de Chefs & de Juges qu'ils tiennent de leur élection, leur préfèrent le pouvoir arbitraire d'un corps dont la Communauté n'élit point les membres, & qui s'établit au dessus d'elle contre les Loix: suivez les progrès qui séparent ces deux termes, vous connoîtrez à quel point vous êtes & par quels dégrés vous y êtes parvenus.

Il y a deux siècles qu'un Politique auroit pu prévoir ce qui vous arrive. Il auroit dit; l'Institution que vous formez est bonne pour le présent, & mauvaise pour l'avenir; elle est bonne pour établir la liberté publique, mauvaise pour la conserver, & ce qui fait maintenant votre sûreté sera dans peu la matière de vos chaînes. Ces trois corps qui rentrent tellement l'un dans l'autre, que du moindre dépend l'activité du plus grand, font en équilibre tant que l'action du plus grand est nécessaire & que la Législation ne peut se passer du Législateur. Mais quand une fois l'établissement sera fait, le corps qui l'a formé manquant de pouvoir pour le maintenir, il faudra qu'il tombe en ruiné, & ce seront vos Loix mêmes qui causeront votre destruction. Voilà précisément ce qui vous est arrivé: C'est, sauf la disproportion, la chute du Gouvernement Polonois par l'extrême contraire. La constitution de la

République de Pologne n'est bonne que pour un Gouvernement où il n'y a plus rien à faire. La vôtre, au contraire, n'est bonne qu'autant que le Corps législatif agit toujours.

Vos Magistrats ont travaillé de tous les tems & sans relâche à faire passer le pouvoir suprême du Conseil général au petit Conseil par la gradation du Deux-Cent ; mais leurs efforts ont eu des effets différens, selon la maniere dont ils s'y sont pris. Presque toutes leurs entreprises d'éclat ont échoué, parce qu'alors ils ont trouvé de la résistance, & que dans un Etat tel que le vôtre, la résistance publique est toujours forte, quand elle est fondée sur les Loix..

La raison de ceci est évidente. Dans tout Etat la Loi parle où parle le Souverain. Or dans une Démocratie où le Peuple est Souverain, quand les divisions intestines suspendent toutes les formes & font taire toutes les autorités, la sienne seule demeure, & où se porte alors le plus grand nombre, là réside la Loi & l'autorité.

Que si les Citoyens & Bourgeois réunis ne sont pas le Souverain, les Conseils sans les Citoyens & Bourgeois le sont beaucoup moins encore, puisqu'ils n'en sont que la moindre partie en quantité. Sitôt qu'il s'agit de l'autorité suprême, tout rentre à Genève dans l'égalité,

selon les termes de l'Edit. Que tous soient consentis en dégré de Citoyens & Bourgeois, sans vouloir se préférer & s'attribuer quelque autorité & Seigneurie par dessus les autres. Hors du Conseil général, il n'y a point d'autre Souverain que la Loi, mais quand la Loi même est attaquée par ses Ministres, c'est au Législateur à la soutenir. Voila ce qui fait que partout où regne une véritable liberté, dans les entreprises marquées le Peuple a presque toujours l'avantage.

Mais ce n'est pas par des entreprises marquées que vos Magistrats ont amené les choses au point où elles sont; c'est par des efforts modérés & continus, par des changemens presque insensibles dont vous ne pouvez prévoir la conséquence, & qu'à peine même pouvez-vous remarquer. Il n'est pas possible au Peuple de se tenir sans cesse en garde contre tout ce qui se fait, & cette vigilance lui tourneroit même à reproche. On l'accuseroit d'être inquiet & remuant, toujours prêt à s'allarmer sur des riens. Mais de ces riens-là sur lesquels on se tait, le Conseil fait avec le temps faire quelque chose. Ce qui se passe actuellement sous vos yeux en est la preuve.

Toute l'autorité de la République réside dans les Syndics qui sont élus dans le Conseil général. Ils y prêtent serment parce qu'il est leur

seul Supérieur, & ils ne le prêtent que dans ce Conseil, parce que c'est à lui seul qu'ils doivent compte de leur conduite, de leur fidélité à remplir le serment qu'ils y ont fait. Ils jurent de rendre bonne & droite justice ; ils sont les seuls Magistrats qui jurent cela dans cette assemblée, parce qu'ils sont les seuls à qui ce droit soit conféré par le Souverain (*a*), & qui l'exercent sous sa seule autorité. Dans le jugement public des criminels ils jurent encore seuls devant le Peuple, en se levant (*b*) & haussant leurs bâtons, d'avoir fait droit jugement, sans baine ni faveur, priant Dieu de les punir s'ils ont fait au contraire ; & jadis les sentences criminelles se rendoient en leur nom seul, sans qu'il

---

(*a*) Il n'est conféré à leur Lieutenant qu'en sous-ordre, & c'est pour cela qu'il ne prête point serment en Conseil général. Mais, dit l'Auteur des Lettres, *le serment que prêtent les membres du Conseil est-il moins obligatoire, & l'exécution des engagements contractés avec la divinité même dépend-elle du lieu dans lequel on les contracte ?* Non, sans doute, mais sensuit - il qu'il soit indifférent dans quels lieux & dans quelles mains le serment soit prêté, & ce choix ne marque - t - il pas ou par qui l'autorité est conférée, ou à qui l'on doit compte de l'usage qu'on en fait ? A quels hommes d'Etat avons-nous à faire s'il faut leur dire ces choses - là ? Les ignorant - ils, ou s'ils feignent de les ignorer ?

(*b*) Le Conseil est présent aussi, mais ses membres ne jurent point & demeurent assis.

fut fait mention d'autre Conseil que de celui des Citoyens, comme on le voit par la sentence de Morelli ci-devant transcrise, & par celle de Valentin Gentil rapportée dans les opuscules de Calvin.

Or vous sentez bien que cette puissance exclusive, ainsi reçue immédiatement du Peuple, gêne beaucoup les prétentions du Conseil. Il est donc naturel que pour se délivrer de cette dépendance il tâche d'affoiblir peu-à-peu l'autorité des Syndics, de fondre dans le Conseil la juridiction qu'ils ont reçue, & de transmettre insensiblement à ce corps permanent, dont le Peuple n'élit point les membres, le pouvoir grand mais passager des Magistrats qu'il élit. Les Syndics eux-mêmes, loin de s'opposer à ce changement doivent aussi le favoriser; parce qu'ils sont Syndics seulement tous les quatre ans, & qu'ils peuvent même ne pas l'être; au lieu que, quoi qu'il arrive, ils sont Conseillers toute leur vie, le Grabeau n'étant plus qu'un vain cérémonial (c).

---

(c) Dans la première Institution, les quatre Syndics nouvellement élus & les quatre anciens Syndics rejettent tous les ans huit membres des seize résidans du petit Conseil & en proposoient huit nouveaux, lesquels passoient ensuite aux suffrages des Deux-Cens, pour être admis ou rejettés. Mais insensiblement on ne rejette des vieux Conseillers que

Cela gagné, l'élection des Syndics devient de même une cérémonie tout aussi vaine que l'est déjà la tenue des Conseils généraux, & le petit Conseil verra fort paisiblement les exclusions ou préférences que le Peuple peut donner pour le Syndicat à ses membres, lorsque tout cela ne décidera plus de rien.

Il a d'abord pour parvenir à cette fin un grand moyen dont le Peuple ne peut connoître; c'est la police intérieure du Conseil, dont, quoique réglée par les Edits, il peut diriger

ceux dont la conduite avoit donné prise au blâme, & lorsqu'ils avoient commis quelque faute grave, on n'attendoit pas les élections pour les punir; mais on les mettoit d'abord en prison, & on leur faisoit leur procès comme au dernier particulier. Par cette règle d'anticiper le châtiment & de le rendre sévère, les Conseillers restés étant tous irréprochables ne donnoient aucune prise à l'exclusion: ce qui changea cet usage en la formalité cérémonieuse & vainq qui porte aujourd'hui le nom de *Grabeau*. Admirable effet des Gouvernemens libres, où les usurpations mêmes ne peuvent s'établir qu'à l'appui de la vertu!

Au reste le droit réciproque des deux Conseils empêcheroit seul aucun des deux d'oser s'en servir sur l'autre sinon de concert avec lui, de peur de s'exposer aux représailles. Le Grabeau ne fera proprement qu'à les tenir bien unis contre la bourgeoisie, & à faire sauter l'un par l'autre les membres qui n'auroient pas l'esprit du corps.

la forme à son gré (*d*) , n'ayant aucun surveillant qui l'en empêche ; car quant au Procureur général , on doit en ceci le compter pour rien (*e*). Mais cela ne suffit pas encore ; il faut accoutumer le Peuple même à ce transport de jurisdiction. Pour cela on ne commence pas par ériger dans d'importantes affaires des Tribunaux composés des seuls Conseillers , mais on en érige d'abord de moins remarquables sur des

---

(*d*) C'est ainsi que dès l'année 1655 le petit Conseil & le Deux-Cent établirent dans leurs Corps la balote & les billets , contre l'Edit.

(*e*) Le Procureur général , établi pour être l'homme de la Loi , n'est que l'homme du Conseil. Deux causes font presque toujours exercer cette charge contre l'esprit de son institution. L'une est le vice de l'institution même qui fait de cette Magistrature un degré pour parvenir au Conseil : au lieu qu'un Procureur général ne devoit rien voir au dessus de sa place & qu'il devoit lui être interdit par la Loi d'aspirer à nulle autre. La seconde cause est l'imprudence du Peuple qui confie cette charge à des hommes apparentés dans le Conseil , ou qui sont de familles en possession d'y entrer , sans considérer qu'ils ne manqueront pas ainsi d'employer contre lui les armes qu'il leur donne pour sa défense. J'ai ouï des Génevois distinguer l'homme du peuple d'avec l'homme de la Loi , comme si ce n'étoit pas la même chose. Les Procureurs généraux devroient être durant leurs six ans les Chefs de la Bourgeoisie , & devenir son conseil après cela : mais ne la voila-t-il pas bien protégée & bien conseillée , & n'a-t-elle pas fort à se féliciter de son choix ?

objets peu intéressans. On fait ordinairement présider ces Tribunaux par un Syndic auquel on substitue quelquefois un ancien Syndic, puis un Conseiller, sans que personne y fasse attention; on repete sans bruit cette manœuvre jusqu'à ce qu'elle fasse usage; on la transporte au criminel. Dans une occasion plus importante on érige un Tribunal pour juger des Citoyens. A la faveur de la Loi des récusations on fait présider ce Tribunal par un Conseiller. Alors le Peuple ouvre les yeux & murmure. On lui dit, dequois vous plaignez-vous? Voyez les exemples; nous n'innovons rien.

Voila, Monsieur, la politique de vos Magistrats. Ils font leurs innovations peu-à-peu, lentement, sans que personne en voie la conséquence; & quand enfin l'on s'en apperçoit & qu'on y veut porter remede, ils crient qu'on veut innover.

Et voyez, en effet, sans sortir de cet exemple, ce qu'ils ont dit à cette occasion. Ils s'appuyoient sur la Loi des récusations: on leur répond; la Loi fondamentale de l'Etat veut que les Citoyens ne soient jugés que par leurs Syndics. Dans la concurrence de ces deux Loix celle-ci doit exclure l'autre; en pareil cas pour les observer toutes deux on devroit plutôt élire un Syndic *ad adum*. A ce mot, tout est perdu! Un Syndic *ad adum*!

innovation! Pour moi, je ne vois rien là de si nouveau qu'ils disent: si c'est le mot, on s'en fait tous les ans aux élections; & si c'est la chose, elle est encore moins nouvelle; puisque les premiers Syndics qu'ait eu la Ville n'ont été Syndics qu'*ad aëtum*: lorsque le Procureur général est récusable, n'en faut-il pas un autre *ad aëtum* pour faire ses fonctions; & les adjoints très du Deux-Cent pour remplir les Tribunaux, que sont-ils autre chose que des Conseillers *ad aëtum*? Quand un nouvel abus s'introduit ce n'est point innover que d'y proposer un nouveau remède; au contraire, c'est chercher à rétablir les choses sur l'ancien pied. Mais ces Messieurs n'aiment point qu'on fouille ainsi dans les antiquités de leur Ville: Ce n'est que dans celles de Carthage & de Rome qu'ils permettent de chercher l'explication de vos Loix.

Je n'entreprendrai point le parallel de celles de leurs entreprises qui ont manqué & de celles qui ont réussi: quand il y auroit compensation dans le nombre, il n'y en auroit point dans l'effet total: Dans une entreprise exécutée ils gagnent des forces; dans une entreprise manquée ils ne perdent que du temps. Vous, au contraire, qui ne cherchez & ne pouvez chercher qu'à maintenir votre constitution, quand vous perdez; vos pertes sont réel-

les, & quand vous gagnez, vous ne gaguez rien. Dans un progrès de cette espece comment espérer de rester au même point?

De toutes les époques qu'offre à méditer l'histoire instructive de votre Gouvernement, la plus remarquable par sa cause & la plus importante par son effet, est celle qui a produit le règlement de la Médiation. Ce qui donna lieu primitivement à cette célèbre époque fut une entreprise indiscrete, faite hors de tems par vos Magistrats. Avant d'avoir assez affirmé leur puissance ils voulurent usurper le droit de mettre des impôts. Au lieu de réserver ce coup pour le dernier l'avidité le leur fit porter avant les autres, & précisément après une commotion qui n'étoit pas bien assoupie. Cette faute en attira de plus grandes, difficiles à réparer. Comment de si fins politiques ignoroient-ils une maxime aussi simple que celle qu'ils choquerent en cette occasion? Par tout pays le peuple ne s'apperçoit qu'on attente à sa liberté que lorsqu'on attente à sa bourse; ce qu'aussi les usurpateurs adroits se gardent bien de faire que tout le reste ne soit fait. Ils voulurent renverser cet ordre & s'en trouverent mal (f).

---

(f) L'objet des impôts établis en 1716 étoit la dépense des nouvelles fortifications: Le plan de ces nouvelles fortifications étoit immense & il a été exécuté en partie. De si vastes fortifications ren-

Les suites de cette affaire produisirent les mouvements de 1734 & l'affreux complot qui en fut le fruit.

Ce fut une seconde faute pire que la première. Tous les avantages du tems font pour eux; ils se les ôtent dans les entreprises brusques, & mettent la machine dans le cas de se remonter tout d'un coup: c'est ce qui faillit arriver dans cette affaire. Les événemens qui précédèrent la Médiation leur firent perdre un siècle & produisirent un autre effet défavorable pour eux. Ce fut d'apprendre à l'Europe que cette Bourgeoisie qu'ils avoient voulu détruire & qu'ils peignoient comme une populace effrénée, savoit garder dans ses avantages la modération qu'ils ne connurent jamais dans les leurs.

Je ne dirai pas si ce recours à la Médiation doit être compté comme une troisième faute. Cette Médiation fut ou parut offerte; si cette offre fut réelle ou sollicitée, c'est ce que je ne puis ni ne veux pénétrer: je fais seulement que

---

doient nécessaire une grosse garnison, & cette grosse garnison avoit pour but de tenir les Citoyens & Bourgeois sous le joug. On parvenoit par cette voie à former à leurs dépends les fers qu'on leur préparoit. Le projet étoit bien lié, mais il manchoit dans un ordre rétrograde. Aussi n'a-t-il pu réussir.

que tandis que vous couriez le plus grand danger tout garda le silence, & que ce silence ne fut rompu que quand le danger passa dans l'autre parti. Du reste, je veux d'autant moins imputer à vos Magistrats d'avoir imploré la Médiation, qu'osier même en parler c'est à leurs yeux le plus grand des crimes.

Un Citoyen se plaignant d'un emprisonnement illégal injuste & deshonorant, demandoit comment il falloit s'y prendre pour recourir à la garantie. Le Magistrat auquel il s'adressoit osa lui répondre que cette seule proposition méritoit la mort. Or vis-à-vis du Souverain le crime seroit aussi grand & plus grand, peut-être, de la part du Conseil que de la part d'un simple particulier; & je ne vois pas où l'on en peut trouver un digne de mort dans un second recours, rendu légitime par la garantie qui fut l'effet du premier.

Encore un coup, je n'entreprends point de discuter une question si délicate à traiter & si difficile à résoudre. J'entreprends simplement d'examiner, sur l'objet qui nous occupe, l'état de votre Gouvernement, fixé ci-devant par le règlement des Plénipotentiaires, mais dénaturé maintenant par les nouvelles entreprises de vos Magistrats. Je suis obligé de faire un long circuit pour aller à mon but, mais daignez me suivre, & nous nous retrouverons bien,

Je n'ai point la témérité de vouloir critiquer ce règlement; au contraire, j'en admire la fâgeſſe & j'en ſuſte l'impartialité. J'y crois voir les intentions les plus droites & les diſpoſitions les plus judicieuses. Quand on fait combien de chofes étoient contre vous dans ce moment critique, combien vous aviez de préjugés à vaincre, quel crédit à ſurmonter, que de faux expoſés à détruire; quand on fe rappelle avec quelle conſiance vos adverſaires comptoient vous écraser par les mains d'autrui, l'on ne peut qu'honorcer le zèle la conſtançē & les talens de vos défenseurs, l'équité des Puiffances médiatrices & l'intégrité des Plénipotentiaires qui ont conſommé cet ouvrage de paix.

Quoi qu'on en puiſſe dire, l'Edit de la Médiation a été le ſalut de la République, & quand on ne l'enfreindra pas il en ſera la conſervation. Si cet Ouvrage n'est pas parfait en lui-même, il l'est rélativement; il l'est quant aux tems aux lieux aux circonſtances, il est le meilleur qui vous put convenir. Il doit vous être inviolable & sacré par prudence, quand il ne le ferroit pas par néceſſité, & vous n'en devriez pas ôter une Ligne, quand vous seriez les maîtres de l'anéantir. Bien plus, la raifon même qui le rend néceſſaire, le rend néceſſaire dans ſon entier. Comme tous les articles balancés forment l'équilibre, un ſeul article altéré le

détruit. Plus le règlement est utile, plus il seroit nuisible ainsi mutilé. Rien ne seroit plus dangereux que plusieurs articles pris séparément & détachés du corps qu'ils affermissent. Il vaudroit mieux que l'édifice fut rasé qu'ébranlé. Laissez ôter une seule pierre de la voûte, & vous serez écrasés sous ses ruines.

Rien n'est plus facile à sentir par l'examen des articles dont le Conseil se prévaut & de ceux qu'il veut éluder. Souvenez-vous, Monsieur, de l'esprit dans lequel j'entreprends cet examen. Loin de vous conseiller de toucher à l'Edit de la Médiation, je veux vous faire sentir combien il vous importe de n'y laisser porter nulle atteinte. Si je parois critiquer quelques articles, c'est pour montrer de quelle conséquence il seroit d'ôter ceux qui les rectifient. Si je parois proposer des expédiens qui ne s'y rapportent pas, c'est pour montrer la mauvaise foi de ceux qui trouvent des difficultés insurmontables où rien n'est plus aisè que de lever ces difficultés. Après cette explication j'entre en matière sans scrupule, bien persuadé que je parle à un homme trop équitable pour me prêter un dessein tout contraire au mien,

Je sens bien que si je m'adressois aux étrangers il conviendroit pour me faire entendre de commencer par un tableau de votre consti-

tution; mais ce tableau se trouve déjà tracé suffisamment pour eux dans l'article Genève de M. d'Alembert, & un exposé plus détaillé serait superflu pour vous qui connaissez vos Loix politiques mieux que moi-même, ou qui du moins en avez vu le jeu de plus près. Je me borne donc à parcourir les articles du règlement qui tiennent à la question présente & qui peuvent le mieux en fournir la solution.

Dès le premier je vois votre Gouvernement composé de cinq ordres subordonnés mais indépendans, c'est-à-dire existans nécessairement, dont aucun ne peut donner atteinte aux droits & attributs d'un autre, & dans ces cinq ordres je vois compris le Conseil général. Des-là je vois dans chacun des cinq une portion particulière du Gouvernement; mais je n'y vois point la Puissance constitutive qui les établit, qui les lie, & de laquelle ils dépendent tous: je n'y vois point le Souverain. Or dans tout Etat politique il faut une Puissance suprême, un centre où tout se rapporte, un principe d'où tout dérive, un Souverain qui puisse tout.

Figurez-vous, Monsieur, que quelqu'un vous rendant compte de la constitution de l'Angleterre vous parle ainsi. „ Le Gouvernement de la „ Grande Bretagne est composé de quatre Ordres dont aucun ne peut attenter aux droits „ & attributions des autres; savoir, le Roi, la

„ Chambre haute, la Chambre basse, & le Parlement“. Ne diriez-vous pas à l'instant; vous vous trompez: il n'y a que trois Ordres. Le Parlement qui, lorsque le Roi y siége, les comprend tous, n'en est pas un quatrième: il est le tout; il est le pouvoir unique & suprême duquel chacun tire son existence & ses droits. Revêtu de l'autorité législative, il peut changer même la Loi fondamentale en vertu de laquelle chacun de ces ordres existe; il le peut, & de plus, il l'a fait.

Cette réponse est juste, l'application en est claire; & cependant il y a encore cette différence que le Parlement d'Angleterre n'est souverain qu'en vertu de la Loi & seulement par attribution & députation. Au lieu que le Conseil général de Genève n'est établi ni député de personne; il est souverain de son propre chef: il est la Loi vivante & fondamentale qui donne vie & force à tout le reste, & qui ne connoit d'autres droits que les siens. Le Conseil général n'est pas un ordre dans l'Etat, il est l'Etat même.

L'Article second porte que les Syndics ne pourront être pris que dans le Conseil des Vingt-cinq. Or les Syndics sont des Magistrats annuels que le peuple élit & choisit, non seulement pour être ses juges, mais pour être ses Protecteurs au besoin contre les membres per-

pétuels des Conseils, qu'il ne choisit pas (g).

L'effet de cette restriction dépend de la différence qu'il y a entre l'autorité des membres du Conseil & celle des Syndics. Car si la différence n'est très grande, & qu'un Syndic n'estime plus son autorité annuelle comme Syndic que son autorité perpétuelle comme Conseiller, cette élection lui sera presque indifférente ; il fera peu pour l'obtenir & ne fera rien pour la justifier. Quand tous les membres du Conseil animés du même esprit suivront les mêmes maximes, le Peuple, sur une conduite commune à tous ne pouvant donner d'exclusion à personne, ni choisir que des Syndics déjà Conseillers, loin de s'assurer par cette élection des Patrons contre les attentats du Conseil, ne fera

---

(g) En attribuant la nomination des membres du petit Conseil au Deux-Cent rien n'étoit plus aisé que d'ordonner cette attribution selon la Loi fondamentale. Il suffissoit pour cela d'ajouter qu'on ne pourroit entrer au Conseil qu'après avoir été Auditeur. De cette maniere la gradation des charges étoit mieux observée, & les trois Conseils concourroient au choix de celui qui fait tout mouvoir ; ce qui étoit non seulement important mais indispensable, pour maintenir l'unité de la constitution. Les Génevois pourront ne pas sentir l'avantage de cette clause, vu que le choix des Auditeurs est aujourd'hui de peu d'effet; mais on l'eut considéré bien différemment quand cette charge fut devenue la seule porte du Conseil.

que donner au Conseil de nouvelles forces pour opprimer la liberté.

Quoique ce même choix, eut lieu pour l'ordinaire dans l'origine de l'institution, tant qu'il fut libre il n'eut pas la même conséquence. Quand le Peuple nommoit les Conseillers lui-même, ou quand il les nommoit indirectement par les Syndics qu'il avoit nommés, il lui étoit indifférent & même avantageux de choisir ses Syndics parmi des Conseillers déjà de son choix (b), & il étoit sage alors de préférer des chefs déjà versés dans les affaires: mais une considération plus importante eut dû l'importer aujourd'hui sur celle-là. Tant il est vrai qu'un

---

(b) Le petit Conseil dans son origine n'étoit qu'un choix fait entre le Peuple, par les Syndics de quelques Notables ou Prud-hommes pour leur servir d'Assesseurs. Chaque Syndic en choissoit quatre ou cinq dont les fonctions finisoient avec les siennes: quelquefois même il les changcoit durant le cours de son Syndicat: *Henri* dit *l'Espanne* fut le premier Conseiller à vie en 1487, & il fut établi par le Conseil général. Il n'étoit pas même nécessaire d'être Citoyen pour remplir ce poste. La Loi n'en fut faite qu'à l'occasion d'un certain Michel Guillet de Thonon, qui ayant été mis du Conseil étroit, s'en fit chasser pour avoir usé de mille finesse ultramontaines qu'il apportoit de Rome où il avoit été nourri. Les Magistrats de la Ville, alors vrais Génevois & Peres du Peuple, avoient toutes ces subtilités en hôteur..

même usage a des effets différens par les changemens des usages qui s'y rapportent, & qu'en cas pareil c'est innover que n'innover pas!

L'Article III. du Réglement est le plus considérable. Il traite du Conseil général légitimement assemblé: il en traite pour fixer les droits & attributions qui lui sont propres, & il lui entend plusieurs que les Conseils inférieurs avoient usurpés. Ces droits en totalité sont grands & beaux, sans doute; mais premièrement ils sont spécifiés, & par cela seul limités; ce qu'on pose exclut ce qu'on ne pose pas, & même le mot *limités* est dans l'Article. Or il est de l'essence de la Puissance Souveraine de ne pouvoir être limitée: elle peut tout ou elle n'est rien. Comme elle contient éminemment toutes les puissances actives de l'Etat & qu'il n'existe que par elle, elle n'y peut reconnoître d'autres droits que les siens & ceux qu'elle communique. Autrement les possesseurs de ces droits ne feroient point partie du corps politique; ils lui feroient étrangers par ces droits qui ne feroient pas en lui, & la personne morale manquant d'unité s'évanouiroit.

Cette limitation même est positive en ce qui concerne les Impôts. Le Conseil Souverain lui-même n'a pas le droit d'abolir ceux qui étoit établis avant 1714. Le voila donc à cet égard soumis à une puissance supérieure. Quelle est cette Puissance? . . . . . Le

Le pouvoir Légitif consiste en deux choses inseparables : faire les Loix & les maintenir ; c'est-à-dire, avoir inspection sur le pouvoir exécutif. Il n'y a point d'Etat au monde où le Souverain n'ait cette inspection. Sans cela toute liaison toute subordination manquant entre ces deux pouvoirs, le dernier ne dépendroit point de l'autre ; l'exécution n'aurroit aucun rapport nécessaire aux Loix ; la *Loi* ne seroit qu'un mot, & ce mot ne signiferoit rien. Le Conseil général eut de tout tems ce droit de protection sur son propre ouvrage ; il l'a toujours exercé : Cependant il n'en est point parlé dans cet article, & s'il n'y étoit supplié dans un autre, par ce seul silence votre Etat seroit renversé. Ce point est important & j'y reviendrai ci-après.

Si vos droits sont bornés d'un côté dans cet Article, ils y sont étendus de l'autre par les paragraphes 3 & 4 : mais cela fait-il compensation ? Par les principes établis dans le Contract Social, on voit que malgré l'opinion commune, les alliances d'Etat à Etat, les déclarations de Guerre & les traités de paix ne sont pas des actes de souveraineté mais de Gouvernement, & ce sentiment est conforme à l'usage des Nations qui ont le mieux connu les vrais principes du Droit politique. L'exercice extérieur de la Puissance ne convient point au Peuple

ple; les grandes maximes d'Etat ne sont pas à sa portée; il doit s'en rapporter là-dessus à ses chefs qui, toujours plus éclairés que lui sur ce point, n'ont guère intérêt à faire au dehors des traités désavantageux à la patrie; l'ordre veut qu'il leur laisse tout l'éclat extérieur & qu'il s'attache uniquement au solide. Ce qui importe essentiellement à chaque Citoyen, c'est l'observation des Loix au dedans, la propriété des biens, la sûreté des particuliers. Tant que tout ira bien sur ces trois points, laissez les Conseils négocier & traiter avec l'étranger; ce n'est pas delà que viendront vos dangers les plus à craindre. C'est autour des individus qu'il faut rassembler les droits du Peuple, & quand on peut l'attaquer séparément on le subjugue toujours. Je pourrois alléguer la sagesse des Romains qui, laissant au Senat un grand pouvoir au dehors le forçoint dans la Ville à respecter le dernier Citoyen; mais n'allons pas si loin chercher des modeles. Les Bourgeois de Neufchâtel se sont conduits bien plus sagelement sous leurs Princes que vous sous vos Magistrats (i). Ils ne font ni la paix ni la guerre, ils ne ratifient point les traités; mais ils jouissent en sûreté de leurs franchises; &

---

(i) Ceci soit dit en mettant à part les abus; qu'assurément je suis bien éloigné d'approuver.

comme la Loi n'a point présumé que dans une petite Ville un petit nombre d'honnêtes Bourgeois seroient des scélérats ; on ne reclame point dans leurs murs, on n'y connoit pas même l'odieux droit d'emprisonner sans formalités. Chez vous on s'est toujours laissé séduire à l'apparence, & l'on a négligé l'essentiel. On s'est trop occupé du Conseil général, & pas assez de ses membres : il falloit moins songer à l'autorité, & plus à la liberté. Revenons aux Conseils généraux.

Outre les Limitations de l'Article III<sup>e</sup>, les Articles V & VI en offrent de bien plus étranges. Un corps souverain qui ne peut ni se former ni former aucune opération de lui-même, & soumis absolument, quant à son activité & quant aux matières qu'il traite, à des tribunaux subalternes. Comme ces Tribunaux n'approuveront certainement pas des propositions qui leur seroient en particulier préjudiciables, si l'intérêt de l'Etat se trouve en conflit avec le leur le dernier a toujours la préférence, parce qu'il n'est permis au Législateur de connoître que de ce qu'ils ont approuvé.

A force de tout soumettre à la règle on détruit la première des règles, qui est la justice & le bien public. Quand les hommes sentiront-ils qu'il n'y a point de désordre aussi funeste que le pouvoir arbitraire, avec lequel ils pen-

sent y remédier? Ce pouvoir est lui-même le pire de tous les désordres : employer un tel moyen pour les prévenir, c'est tuer les gens afin qu'ils n'aient pas la fièvre.

Une grande Troupe formée en tumulte peut faire beaucoup de mal. Dans une assemblée sombreuse, quoique régulière, si chacun peut dire & proposer ce qu'il veut, on perd bien du temps à écouter des folies & l'on peut être en danger d'en faire. Voila des vérités incontestables ; mais est-ce prévenir l'abus d'une manière raisonnable, que de faire dépendre cette assemblée uniquement de ceux qui voudroient l'anéantir, & que nul n'y puisse rien proposer que ceux qui ont le plus grand intérêt de lui faire? Car, Monsieur, n'est-ce pas exactement là l'état des choses, & y a-t-il un seul Génevois qui puisse douter que si l'existence du Conseil général dépendoit tout -à -fait du petit Conseil, le Conseil général ne fut pour jamais supprimé?

Voila pourtant le Corps qui seul convoque ses assemblées & qui seul y propose ce qu'il lui plait : car pour le Deux-Cent il ne fait que répéter les ordres du petit Conseil, & quand une fois celui ci sera délivré du Conseil général le Deux-Cent ne l'embarrassera gueres; il ne fera que suivre avec lui la route qu'il a frayée avec nous.

Or qu'ai-je à craindre d'un supérieur incomode dont je n'ai jamais besoin, qui ne peut se montrer que quand je le lui permets, ni répondre que quand je l'interroge? Quand je l'ai réduit à ce point ne puis-je pas m'en regarder comme délivré?

Si l'on dit que la Loi de l'Etat a prévenu l'abolition des Conseils généraux en les rendant nécessaires à l'élection des Magistrats & à la sanction des nouveaux Edits ; je réponds, quant au premier point, que toute la force du Gouvernement étant passée des mains des Magistrats élus par le Peuple dans celles du petit Conseil qu'il n'élit point & d'où se tirent les principaux de ces Magistrats, l'élection & l'assemblée où elle se fait ne sont plus qu'une vaine formalité sans consistance, & que des Conseils généraux tenus pour cet unique objet peuvent être regardés comme nuls. Je réponds encore que par le tour que prennent les choses il seroit même aisément d'éviter cette Loi sans que le cours des affaires en fut arrêté : car supposons que, soit par la rejection de tous les sujets présentés, soit sous d'autres prétextes, on ne procede point à l'élection des Syndics, le Conseil, dans lequel leur juridiction se fond insensiblement, ne l'exercera-t-il pas à leur défaut, comme il l'exerce dès à présent indépendamment d'eux? N'ose-t-on pas déjà nous dire que le petit Conseil,

me sans les Syndics, est le Gouvernement ? Donc sans les Syndics l'Etat n'en sera pas moins gouverné. Et quant aux nouveaux Edits, je réponds qu'ils ne seront jamais assez nécessaires pour qu'à l'aide des anciens & de ses usurpations, ce même Conseil ne trouve aisément le moyen d'y suppléer. Qui se met au dessus des anciennes Loix peut bien se passer des nouvelles.

Toutes les mesures sont prises pour que vos Assemblées générales ne soient jamais nécessaires. Non seulement le Conseil périodique institué ou plutôt rétabli (*k*) l'an 1707, n'a jamais été tenu qu'une fois & seulement pour l'abolir (*l*), mais par le paragraphe 5 du troisième

(*k*) Ces Conseils périodiques sont aussi anciens que la Législation, comme on le voit par le dernier Article de l'Ordonnance ecclésiastique. Dans celle de 1576 imprimée en 1735 ces Conseils sont fixés de cinq en cinq ans; mais dans l'Ordonnance de 1561 imprimée en 1562 ils étoient fixés de trois en trois ans. Il n'est pas raisonnable de dire que ces Conseils n'avoient pour objet que la lecture de cette Ordonnance, puisque l'impression qui en fut faite en même tems donnoit à chacun la facilité de la lire à toute heure à son aise, sans qu'on eut besoin pour cela seul de l'appareil d'un Conseil général. Malheureusement on a pris grand soin d'effacer bien des traditions anciennes qui seroient maintenant d'un grand usage pour l'éclaircissement des Edits.

(*l*) J'examinerai ci-après cet Edit d'abolition.

Article du règlement il a été pourvu sans vous & pour toujours aux frais de l'administration. Il n'y a que le seul cas chimérique d'une guerre indispensable où le Conseil général doive absolument être convoqué.

Le petit Conseil pourroit donc supprimer absolument les Conseils généraux sans autre inconvenient que de s'attirer quelques représentations qu'il est en possession de rebuter, ou d'exciter quelques vains murmures qu'il peut mépriser sans risque; car par les articles VII. XXIII. XXIV. XXV. XLIII. toute espece de résistance est défendue en quelque cas que ce puisse étre, & les ressources qui sont hors de la constitution n'en font pas partie & n'en corrigent pas les défauts.

Il ne le fait pas, toutefois, parce qu'au fond cela lui est très indifférent, & qu'un simulacre de liberté fait endurer plus patiemment la servitude. Il vous amuse à peu de frais, soit par des élections sans conséquence quant au pouvoir qu'elles conferent & quant au choix des sujets élus, soit par des Loix qui paroissent importantes, mais qu'il a soin de rendre vaines, en ne les observant qu'autant qu'il lui plait.

D'ailleurs on ne peut rien proposer dans ces assemblées, on n'y peut rien discuter, on n'y peut délibérer sur rien. Le petit Conseil y préside, & par lui-même, & par les Syndics

qui n'y portent que l'esprit du corps. Là-même il est Magistrat encore & maître de son Souverain.. N'est-il pas contre toute raison que le corps exécutif régle la police du corps Législatif, qu'il lui prescrive les matières dont il doit connoître, qu'il lui interdise le droit d'opiner, & qu'il exerce sa puissance absolue jusques dans les actes faits pour la contenir?

Qu'un corps si nombreux (m) ait besoin de

(m) Les Conseils généraux étoient autrefois très fréquens à Genève, & tout ce qui se faisoit de quelque importance y étoit porté. En 1707 M. le Syndic Chouet disoit dans une harangue devenue célèbre que de cette fréquence venoit jadis la foiblesse & le malheur de l'Etat ; nous verrons bientôt ce qu'il en faut croire. Il insiste aussi sur l'extrême augmentation du nombre des membres, qui rendroit aujourd'hui cette fréquence impossible , affirmant qu'autrefois cette assemblée ne passoit pas deux à trois cents , & qu'elle est à présent de treize à quatorze cents. Il y a des deux côtés beaucoup d'exagération.

Les plus anciens Conseils généraux étoient au moins de cinq à six cents membres ; on seroit peut-être bien embarrassé d'en citer un seul qui n'ait été que de deux ou trois cents. En 1420 on y en compta 720 stipulans pour tous les autres , & peu de tems après on reçut encore plus de deux cents Bourgeois.

Quoique la Ville de Genève soit devenue plus commerçante & plus riche , elle n'a pu devenir beaucoup plus peuplée , les fortifications n'ayant pas permis d'aggrandir l'enceinte de ses murs. & ayant

police & d'ordre, je l'accorde : Mais que cette police & cet ordre ne renversent pas le but de

---

fait raser ses fauxbourgs. D'ailleurs, presque sans territoire & à la merci de ses voisins pour sa subsistance, elle n'auroit pu s'aggrandir sans s'affoiblir.. En 1404 on y compta treize cents feux faisant au moins treize mille ames. Il n'y en a gueres plus de vingt mille aujourd'hui ; rapport bien éloigné de celui de 3 à 14. Or de ce nombre il faut déduire encore celui des natis, habitans, étrangers, qui n'entrent pas au Conseil général ; nombre fort augmenté relativement à celui des Bourgeois depuis le refuge des François & le progrès de l'industrie. Quelques Conseils généraux sont allés de nos jours à quatorze & même à quinze cents ; mais communément ils n'approchent pas de ce nombre ; si quelques-uns même vont à treize, ce n'est que dans des occasions critiques où tous les bons Citoyens croient manquer à leur serment de s'absenter, & où les Magistrats, de leur côté, font venir du dehors leurs cliens pour favoriser leurs manœuvres ; or ces manœuvres, inconnues au quinzième siècle n'exigeoient point alors de pareils expédiens. Généralement le nombre ordinaire roule entre huit à neuf cents ; quelquefois il reste au-dessous de celui de l'an 1420, surtout lorsque l'assemblée se tient en été & qu'il s'agit de choses peu importantes. J'ai moi-même assisté en 1754 à un Conseil général qui n'étoit certainement pas de sept cents membres.

Il résulte de ces diverses considérations que, tout balancé, le Conseil général est à-peu-près aujourd'hui, quant au nombre, ce qu'il étoit il y a deux ou trois siècles, ou du moins que la différence est peu considérable. Cependant tout le monde y parloit alors ; la police & la décence qu'on y voit ré-

son institution. Est-ce donc une chose plus difficile d'établir la règle sans servitude entre quelques centaines d'hommes naturellement graves & froids, qu'elle ne l'étoit à Athènes, dont on nous parle, dans l'assemblée de plusieurs milliers de Citoyens emportés bouillans & presque effrénés ; qu'elle ne l'étoit dans la Capitale du monde, où le Peuple en corps exerceoit en partie la Puissance exécutive, & qu'elle ne l'est aujourd'hui même dans le grand Conseil de Venise, aussi nombreux que votre Conseil général ? On se plaint de l'impolice qui regne dans le Parlement d'Angleterre ; & toutefois dans ce corps composé de plus de sept cents membres, où se traitent de si grandes affaires, où tant d'intérêts se croisent, où tant de cabales se forment, où tant de têtes s'échauffent, où chaque membre a le droit de parler, tout se fait, tout s'expédie, cette grande Monarchie va son train ; & chez vous où les intérêts sont si simples si peu compliqués, où l'on n'a, pour ainsi à régler que les affaires d'une famille, où vous fait peur des orages comme si tout alloit renverser ! Monsieur,

---

gner aujourd'hui n'étoit pas établie. On croit quelquefois ; mais le peuple étoit libre, le Magistrat respecté, & le Conseil s'assembloit fréquemment. Donc M. le Syndic Chouet accusoit faux, & raisonnait mal.

police de votre Conseil général est la chose du monde la plus facile; qu'on veuille sincérement l'établir pour le bien public, alors tout y sera libre & tout s'y passera plus tranquillement qu'aujourd'hui.

Supposons que dans le Réglement on eut pris la méthode opposée à celle qu'on a suivie; qu'au lieu de fixer les Droits du Conseil général on eut fixé ceux des autres Conseils, ce qui par là-même eut montré les siens; convenez qu'on eut trouvé dans le seul petit Conseil un assemblage de pouvoirs bien étrange pour un Etat libre & démocratique, dans des chefs que le Peuple ne choisit point & qui restent en place toute leur vie.

D'abord l'union de deux choses partout ailleurs incompatibles; savoir, l'administration des affaires de l'Etat & l'exercice suprême de la justice sur les biens la vie & l'honneur des Citoyens.

Un Ordre, le dernier de tous par son rang & le premier par sa puissance.

Un Conseil inférieur sans lequel tout est mort dans la République; qui propose seul, qui décide le premier, & dont la seule voix, même dans son propre fait, permet à ses supérieurs d'en avoir une.

Un Corps qui reconnoit l'autorité d'un autre, & qui seul a la nomination des membres de ce corps auquel il est subordonné.

Un Tribunal supérieur duquel on appelle; ou bien au contraire, un Juge inférieur qui préside dans les Tribunaux supérieurs au sien.

Qui, après avoir siégé comme Juge inférieur dans le Tribunal dont on appelle, non seulement va siéger comme Juge supérieur dans le Tribunal où est appellé, mais n'a dans ce Tribunal supérieur que les collègues qu'il s'est lui-même choisis.

Un Ordre; enfin, qui seul a son activité propre, qui donne à tous les autres la leur, & qui dans tous soutenant les résolutions qu'il a prises, opine deux fois & vote trois (n).

(n) Dans un Etat qui se gouverne en République & où l'on parle la langue françoise, il faudroit se faire un langage à part pour le Gouvernement. Par exemple, *Délibérer*, *Opiner*, *Voter*, sont trois choses très différentes & que les François ne distinguent pas assez. *Délibérer*, c'est peser le pour & le contre; *Opiner* c'est dire son avis & le motiver; *Voter* c'est donner son suffrage, quand il ne reste plus qu'à recueillir les voix. On met d'abord la matière en délibération.. Au premier tour on opine; on vote au dernier. Les Tribunaux ont par tout à peu-près les mêmes formes, mais comme dans les Monarchies le public n'a pas besoin d'en apprendre les termes, ils restent consacrés au Barreau. C'est par une autre inexactitude de la Langue en ces matières que M. de Montesquieu, qui la savoit si bien, n'a pas laissé de dire toujours la *Puissance exécutive*, blessant ainsi l'analogie, & faisant adjectif le mot *exécuteur* qui est substantif. C'est la même faute que s'il eut dit; *le Pouvoir législateur*.

L'appel du petit Conseil au Deux-Cent est un véritable jeu d'enfant. C'est une farce en politique, s'il en fut jamais. Aussi n'appelle-t-on pas proprement cet appel un appel ; c'est une grâce qu'on implore en justice, un recours en cassation d'arrêt ; on ne comprend pas ce que c'est. Croit-on que si le petit Conseil n'eut bien senti que ce dernier recours étoit sans conséquence, il s'en fut volontairement dépouillé comme il fit ? Ce désintéressement n'est pas dans ses maximes.

Si les jugemens du petit Conseil ne sont pas toujours confirmés en Deux-Cent, c'est dans les affaires particulières & contradictoires où il n'importe guere au Magistrat laquelle des deux Parties perde ou gagne son procès. Mais dans les affaires qu'on poursuit d'office, dans toute affaire où le Conseil lui-même prend intérêt, le Deux-Cent répare-t-il jamais ses injustices, protège-t-il jamais l'opprimé, ose-t-il né pas confirmer tout ce qu'a fait le Conseil, usa-t-il jamais une seule fois avec honneur de son droit de faire grâce ? Je rappelle à regret des temps dont la mémoire est terrible & nécessaire. Un Citoyen que le Conseil immole à sa vengeance a recours au Deux-Cent ; l'infortuné s'avilit jusqu'à demander grâce ; son innocence n'est ignorée de personne ; toutes les règles ont été violées dans son procès : la grâce est refusée,

& l'innocent pérît. Fatio sentit si bien l'inutilité du recours au Deux-Cent qu'il ne daigna pas s'en servir.

Je vois clairement ce qu'est le Deux-Cent à Zurich, à Berne, à Fribourg & dans les autres Etats aristocratiques ; mais je ne saurois voir ce qu'il est dans votre Constitution ni quelle place il y tient. Est-ce un Tribunal supérieur ? En ce cas, il est absurde que le Tribunal inférieur y siége. Est-ce un corps qui représente le Souverain ? En ce cas c'est au Réprésenté de nommer son Réprésentant. L'établissement du Deux-Cent ne peut avoir d'autre fin que de modérer le pouvoir énorme du petit Conseil ; & au contraire, il ne fait que donner plus de poids à ce même pouvoir. Or tout Corps qui agit constamment contre l'esprit de son Institution est mal institué.

Que fert d'appuyer ici sur des choses notoires qui ne sont ignorées daucun Génevois ? Le Deux-Cent n'est rien par lui-même ; il n'est que le petit Conseil qui reparoit sous une autre forme. Une seule fois il voulut tâcher de secouer le joug de ses maîtres & se donner une existence indépendante, & par cet unique effort l'Etat faillit être renversé. Ce n'est qu'au seul Conseil général que le Deux-Cent doit encore une apparence d'autorité. Cela se vit bien clairement dans l'époque dont je parle, & cela se

verra bien mieux dans la suite, si le petit Conseil parvient à son but : ainsi quand de concert avec ce dernier le Deux-Cent travaille à déprimer le Conseil général, il travaille à sa propre ruine, & s'il croit suivre les brisées du Deux-Cent de Berne, il prend bien grossièrement le change ; mais on a presque toujours vû dans ce Corps peu de lumières & moins de courage, & cela ne peut guère être autrement par la manière dont il est rempli (o).

Vous voyez, Monsieur, combien au lieu de spécifier les droits du Conseil Souverain, il eut été plus utile de spécifier les attributions des

---

(o) Ceci s'entend en général & seulement de l'esprit du corps : car je fais qu'il y a dans le Deux-Cent des membres très éclairés & qui ne manquent pas de zèle : mais incessamment sous les yeux du petit Conseil, livrés à sa merci sans appui sans ressource, & sentant bien qu'ils seroient abandonnés de leur Corps, ils s'abstiennent de tenter des démarches inutiles qui ne seroient que les compromettre & les perdre. La vile tourbe bourdonne & triomphe. Le sage se tait & gémit tout bas.

Au reste le Deux-Cent n'a pas toujours été dans le désordre où il est tombé. Jadis il jouït de la considération publique & de la confiance des Citoyens : aussi lui laissoient-ils sans inquiétude exercer les droits du Conseil général, que le petit Conseil tacha dès lors d'attirer à lui par cette voie indirecte. Nouvelle preuve de ce qui sera dit plus bas, que la Bourgeoisie de Genève est peu remuante & ne cherche guère à s'intriguer des affaires d'Etat.

corps qui lui sont subordonnés , & sans aller plus loin , vous voyez plus évidemment encore que , par la force de certains articles pris séparément , le petit Conseil est l'arbitre suprême des Loix & par elles du sort de tous les particuliers . Quand on considère les droits des Citoyens & Bourgeois assemblés en Conseil général , rien n'est plus brillant : Mais considérez hors de - là ces mêmes Citoyens & Bourgeois comme individus ; que sont - ils , que deviennent ils ? Esclaves d'un pouvoir arbitraire , ils sont livrés sans défense à la merci de vingt - cinq Despotes ; les Athéniens du moins en avoient trente . Et que dis - je vingt - cinq ? Neuf suffisent pour un jugement civil , treize pour un jugement criminel (p) . Sept ou huit d'accord dans ce nombre vont être pour vous autant de Décemvirs ; encore les Décemvirs furent - ils élus par le peuple ; au lieu qu'aucun de ces juges n'est de votre choix ; & l'on appelle cela être libres !

(p) Edits civils Tit. I. Art. XXXVI.



## H U I T I E M E L E T T R E

J'ai tiré, Monsieur, l'examen de votre Gouvernement présent du Règlement de la Médiation par lequel ce Gouvernement est fixé; mais loin d'imputer aux Médiateurs d'avoir voulu vous réduire en servitude, je prouverois aisément au contraire, qu'ils ont rendu votre situation meilleure à plusieurs égards qu'elle n'étoit avant les troubles qui vous forcerent d'accepter leurs bons offices. Ils ont trouvé une Ville en armes; tout étoit à leur arrivée dans un état de crise & de confusion qui ne leur permettoit pas de tirer de cet état la règle de leur ouvrage. Ils sont remontés aux tems pacifiques, ils ont étudié la constitution primitive de votre Gouvernement; dans les progrès qu'il avoit déjà fait, pour le remonter il eut fallu le refondre: la raison l'équité ne permettoient pas qu'ils vous en donnassent un autre, & vous ne l'auriez pas accepté. N'en pouvant donc ôter les défauts, ils ont borné leurs soins à l'affermir tel que l'avoient laissé vos peres; ils l'ont corrigé même en divers points, & des abus que je viens de remarquer, il n'y en a pas un qui

n'existaient dans la République longtemps avant que les Médiateurs en eussent pris connoissance. Le seul tort qu'ils semblent vous avoir fait a été d'ôter au Législateur tout exercice du pouvoir exécutif & l'usage de la force à l'appui de la justice ; mais en vous donnant une ressource aussi sûre & plus légitime , ils ont changé ce mal apparent en un vrai bienfait : En se rendant garants de vos droits ils vous ont dispensés de les défendre vous-mêmes. Eh ! dans la misère des choses humaines quel bien vaut la peine d'être acheté du sang de nos frères ? La liberté même est trop chère à ce prix.

Les Médiateurs ont pu se tromper , ils étaient hommes ; mais ils n'ont point voulu vous tromper ; ils ont voulu être justes. Cela se voit , même cela se prouve ; & tout montre , en effet , que ce qui est équivoque ou défectueux dans leur ouvrage vient souvent de nécessité , quelquefois d'erreur , jamais de mauvaise volonté. Ils avoient à concilier des choses presque incompatibles , les droits du Peuple & les préférences du Conseil , l'empire des Loix & la puissance des hommes , l'indépendance de l'Etat & la garantie du Réglement. Tout cela ne pouvoit se faire sans un peu de contradiction ; & c'est de cette contradiction , que votre Magistrat tire avantage , en tournant tout en sa faveur , & faisant servir la moitié de vos Loix à violer l'autre.

Il est clair d'abord que le Règlement lui-même n'est point une Loi que les Médiateurs ayent voulu imposer à la République , mais seulement un accord qu'ils ont établi entre ses membres , & qu'ils n'ont par conséquent porté nulle atteinte à sa souveraineté. Cela est clair , dis-je , par l'Article XLIV , qui laisse au Conseil général légitimement assemblé le droit de faire aux articles du Règlement tel changement qu'il lui plait Ainsi les Médiateurs ne mettent point leur volonté au dessus de la sienne , ils n'interviennent qu'en cas de division. C'est le sens de l'Article XV.

Mais de là résulte aussi la nullité des réserves & limitations données dans l'Article III aux droits & attributions du Conseil général : car si le Conseil général décide que ces réserves & limitations ne borneront plus sa puissance , elles ne la borneront plus ; & quand tous les membres d'un Etat souverain reglent son pouvoir sur eux-mêmes , qui est ce qui a droit de s'y opposer ? Les exclusions qu'on peut inférer de l'Article III ne signifient donc autre chose , sinon que le Conseil général se renferme dans leurs limites jusqu'à ce qu'il trouve à propos de les passer.

C'est ici l'une des contradictions dont j'ai parlé , & l'on en démêle aisément la cause. Il étoit d'ailleurs bien difficile aux Plénipotentia-

res pleins des maximes de Gouvernemens tout différens, d'approfondir assez les vrais principes du vôtre. La Constitution démocratique a jusqu'à présent été mal examinée. Tous ceux qui en ont parlé, ou ne la connoissoient pas, ou y prenoient trop peu d'intérêt, ou avoient intérêt de la présenter sous un faux jour. Aucun d'eux n'a suffisamment distingué le Souverain du Gouvernement, la Puissance législative de l'exécutive. Il n'y a point d'Etat où ces deux pouvoirs soient si séparés, & où l'on ait tant affecté de les confondre. Les uns s'imaginent qu'une Démocratie est un Gouvernement où tout le Peuple est Magistrat & Juge. D'autres ne voyent la liberté que dans le droit d'élier ses chefs, & n'étant soumis qu'à des Princes, croient que celui qui commande est toujours le Souverain. La Constitution démocratique est certainement le Chef-d'œuvre de l'art politique : mais plus l'artifice en est admirable, moins il appartient à tous les yeux de le pénétrer. N'est-il pas vrai, Monsieur, que la première précaution de n'admettre aucun Conseil général légitime que sous la convocation du petit Conseil, & la seconde précaution de n'y souffrir aucune proposition qu'avec l'approbation du petit Conseil, suffissoient seules pour maintenir le Conseil général dans la plus entière dépendance ? La troisième précaution : d'y

régler la compétence des matières étoit donc la chose du monde la plus superflue; & quel eut été l'inconvénient de laisser au Conseil général la plénitude des droits suprêmes, puisqu'il n'en peut faire aucun usage qu'autant que le petit Conseil le lui permet? En ne bornant pas les droits de la Puissance souveraine on ne la rendoit pas dans le fait moins dépendante & l'on évitoit une contradiction: ce qui prouve que c'est pour n'avoir pas bien connu votre Constitution qu'on a pris des précautions vaines en elles-mêmes & contradictoires dans leur objet.

On dira que ces limitations avoient seulement pour fin de marquer les cas où les Conseils inférieurs seroient obligés d'assembler le Conseil général. J'entens bien cela; mais n'étoit-il pas plus naturel & plus simple de marquer les droits qui leur étoient attribués à eux-mêmes, & qu'ils pouvoient exercer sans le concours du Conseil général? Les bornes étoient-elles moins fixées par ce qui est au delà que par ce qui est au delà, & lorsque les Conseils inférieurs vouloient passer ces bornes, n'est-il pas clair qu'ils avoient besoin d'être autorisés? Par là, je l'avoue, on mettoit plus en vue tant de pouvoirs réunis dans les mêmes mains, mais on présentoit les objets dans leur jour véritable, on tiroit de la nature de la chose le moyen de fixer les droits respectifs des

divers corps , & l'on sauvoit toute contradiction.

A la vérité l'Auteur des Lettres prétend que le petit Conseil étant le Gouvernement même doit exercer à ce titre toute l'autorité qui n'est pas attribuée aux autres corps de l'Etat; mais c'est supposer la sienne antérieure aux Edits; c'est supposer que le petit Conseil, source primitive de la puissance , garde ainsi tous les droits qu'il n'a pas aliénés. Reconnoissez-vous, Monsieur, dans ce principe celui de votre Constitution ? Une preuve si curieuse mérite de nous arrêter un moment.

Remarquez d'abord qu'il s'agit là (a) du pouvoir du petit Conseil, mis en opposition avec celui des Syndics , c'est-à-dire , de chacun de ces deux pouvoirs séparé de l'autre. L'Edit parle du pouvoir des Syndics sans le Conseil, il ne parle point du pouvoir du Conseil sans les Syndics ; pourquoi cela ? Parce que le Conseil sans les Syndics est le Gouvernement. Donc le silence même des Edits sur le pouvoir du Conseil loin de prouver la nullité de ce pouvoir en prouve l'étendue. Voila , sans doute , une conclusion bien neuve. Admettons-la toutefois , pourvu que l'antécédent soit prouvé.

(a) Lettres écrites de la Campagne page 66.

Si c'est parce que le petit Conseil est le Gouvernement que les Edits ne parlent point de son pouvoir, ils diront du moins que le petit Conseil est le Gouvernement; à moins que de preuve en preuve leur silence n'établisse toujours le contraire de ce qu'ils ont dit.

Or je demande qu'on me montre dans vos Edits où il est dit que le petit Conseil est le Gouvernement, & en attendant je vais vous montrer, moi, où il est dit tout le contraire. Dans l'Edit politique de 1568, je trouve le préambule conçu dans ces termes. *Pource que le Gouvernement & l'Estat de cette Ville consiste par quatre Syndicques, le Conseil des vingt-cinq, le Conseil des soixante, des Deux-Cents, du Général, & un Liceutenant en la justice ordinaire, avec autres Offices, selon que bonne police le requiert, tant pour l'administration du bien public que de la justice, nous avons recueilli l'ordre qui jusqu'ici a été observé..... afin qu'il soit gardé à l'avenir..... comme s'ensuit.*

Dès l'article premier de l'Edit de 1738, je vois encore que *cinq Ordres composent le Gouvernement de Genève*. Or de ces cinq Ordres les quatre Syndics tout seuls en font un, le Conseil des vingt-cinq, où sont certainement compris les quatre Syndics en fait un autre, & les Syndics entrent encore dans les trois suivants. Le petit Conseil sans les Syndics n'est donc pas le Gouvernement.

M 4



J'ouvre l'Edit de 1707, & j'y vois à l'Article V en propres termes, que *Messieurs les Syndics ont la direction & le Gouvernement de l'Etat.* A l'instant je ferme le Livre, & je dis; certainement selon les Edits le petit Conseil sans les Syndics n'est pas le Gouvernement, quoique l'Auteur des Lettres affirme qu'il l'est.

On dira que moi-même j'attribue souvent dans ces Lettres le Gouvernement au petit Conseil. J'en conviens; mais c'est au petit Conseil présidé par les Syndics; & alors il est certain que le Gouvernement provisionnel y réside dans le sens que je donne à ce mot: mais ce sens n'est pas celui de l'Auteur des Lettres; puisque dans le mien le Gouvernement n'a que les pouvoirs qui lui sont donnés par la Loi, & que dans le sien, au contraire, le Gouvernement a tous les pouvoirs que la Loi ne lui ôte pas.

Reste donc dans toute sa force l'objection des Réprésentans, que, quand l'Edit parle des Syndics, il parle de leur puissance, & que, quand il parle du Conseil, il ne parle que de son devoir. Je dis que cette objection reste dans toute sa force; car l'Auteur des Lettres n'y répond que par une assertion démentie par tous les Edits. Vous me ferez plaisir, Monsieur, si je me trompe, de m'apprendre en quoi peche mon raisonnement.

Ce-

Cependant cet Auteur, très content du sien, demande comment, *si le Législateur n'avoit pas considéré de cet œil le petit Conseil, on pourroit concevoir que dans aucun endroit de l'Edit il n'en réglât l'autorité; qu'il l'a supposée par tout & qu'il ne la détermindt nulle part (b)?*

J'oseraï tenter d'éclaircir ce profond mystère. Le Législateur ne règle point la puissance du Conseil, parce qu'il ne lui en donne aucune indépendamment des Syndics, & lorsqu'il la suppose, c'est en le supposant aussi présidé par eux. Il a déterminé la leur, par conséquent il est superflu de déterminer laienne. Les Syndics ne peuvent pas tout sans le Conseil, mais le Conseil ne peut rien sans les Syndics; il n'est rien sans eux, il est moins que n'étoit le Deux-Cent même lorsqu'il fut présidé par l'Auditeur Sarrazin.

Voila, je crois, la seule maniere raisonnable d'expliquer le silence des Edits sur le pouvoir du Conseil; mais ce n'est pas celle qu'il convient aux Magistrats d'adopter. On eut prévenu dans le règlement leurs singulieres interprétations si l'on eut pris une méthode contraire, & qu'au lieu de marquer les droits du Conseil général on eut déterminé les leurs. Mais pour n'avoir pas voulu dire ce que n'ont

(b) Ibid. page 67.

pas dit les Edits, on a fait entendre ce qu'ils n'ont jamais supposé.

Que de choses contraires à la liberté publique & aux droits des Citoyens & Bourgeois, & combien n'en pourrois-je pas ajouter encore? Cependant tous ces désavantages qui naissent ou sembloient naître de votre Constitution & qu'on n'auroit pu détruire sans l'ébranler, ont été balancés & réparés avec la plus grande sagesse par des compensations qui en naissoient aussi, & telle étoit précisément l'intention des Médiateurs, qui, selon leur propre déclaration, fut *de conserver à chacun ses droits ses attributions particulières provenant de la Loi fondamentale de l'Etat.* M. Micheli Du Cret aigri par ses malheurs contre cet ouvrage dans lequel il fut oublié, l'accuse de renverser l'institution fondamentale du Gouvernement & de dépouiller les Citoyens & Bourgeois de leurs droits; sans vouloir voir combien de ces droits, tant publics que particuliers, ont été conservés ou rétablis par cet Edit, dans les Articles III, IV, X, XI, XII, XXII, XXX, XXXI, XXXII, XXXIV, XLII, & XLIV; sans songer surtout que la force de tous ces Articles dépend d'un seul qui vous a aussi été conservé. Article essentiel; Article équivalant à tous ceux qui vous font contraires, & si nécessaire à l'effet de ceux qui vous font favorables qu'ils

seroient tous inutiles si l'on venoit à bout d'é-luder celui-là, ainsi qu'on l'a entrepris. Nous voici parvenus au point important; mais pour en bien sentir l'importance il falloit peser tout ce que je viens d'exposer.

On a beau vouloir confondre l'indépendance & la liberté. Ces deux choses sont si différen-tes que même elles s'excluent mutuellement. Quand chacun fait ce qu'il lui plait, on fait souvent ce qui déplait à d'autres, & cela ne s'appelle pas un état libre. La liberté consiste moins à faire sa volonté qu'à n'être pas soumis à celle d'autrui; elle consiste encore à ne pas soumettre la volonté d'autrui à la nôtre. Qui-conque est maître ne peut être libre, & régner c'est obéir. Vos Magistrats savent cela mieux que personne, eux qui comme Othon n'omettent rien de servile pour commander (c). Je

(c) *En général*, dit l'Auteur des Lettres, *les hom-mes craignent encore plus d'obéir qu'ils n'aiment à com-mander*. Tacite en jugeoit autrement & connoissoit le cœur humain. Si la maxime étoit vraie, les Valets des Grands seroient moins insolens avec les Bourgeois, & l'on verroit moins de fainéans rai-mer dans les Cours des Princes. Il y a peu d'hom-mes d'un cœur assez fain pour favoир aimer la libeté: Tous veulent commander, à ce prix nul ne craint d'obéir. Un petit parvenu se donne cent maîtres pour acquérir dix valets. Il n'y a qu'à voir la fierte des nobles dans les Monarchies; avec quelle

ne connois de volonté vraiment libre que celle à laquelle nul n'a droit d'opposer de la résistance ; dans la liberté commune nul n'a droit de faire ce que la liberté d'un autre lui interdit, & la vraie liberté n'est jamais destructive d'elle-même. Ainsi la liberté sans la justice est une véritable contradiction ; car comme qu'on s'y prenne tout gêne dans l'exécution d'une volonté désordonnée.

Il n'y a donc point de liberté sans Loix, ni où quelqu'un est au dessus des Loix : dans l'état même de nature l'homme n'est libre qu'à la faveur de la Loi naturelle qui commande à tous. Un peuple libre obéit, mais il ne sert pas ; il a des chefs & non pas des maîtres ; il obéit aux Loix, mais il n'obéit qu'aux Loix, & c'est par la force des Loix qu'il n'obéit pas aux hommes. Toutes les barrières qu'on donne dans les Républiques au pouvoir des Magistrats ne sont établies que pour garantir de leurs atteintes l'enceinte sacrée des Loix : ils en sont les Ministres non les arbitres , ils doivent les garder non les enfreindre. Un Peuple est li-

---

emphase ils prononcent ces mots de *service* & de *servir* ; combien ils s'estiment grands & respectables quand ils peuvent avoir l'honneur de dire , *le Roi mon maître* ; combien ils méprisent des Républicains qui ne sont que libres , & qui certainement sont plus nobles qu'eux.

bre, quelque forme qu'ait son Gouvernement, quand dans celui qui le gouverne il ne voit point l'homme, mais l'organe de la Loi. En un mot ; la liberté suit toujours le sort des Loix , elle regne ou pérît avec elles ; je ne sache rien de plus certain.

Vous avez des Loix bonnes & sages, soit en elles-mêmes, soit par cela seul que ce sont des Loix. Toute condition imposée à chacun par tous ne peut être onéreuse à personne, & la pire des Loix vaut encore mieux que le meilleur maître; car tout maître a des préférences, & la Loi n'en a jamais.

Depuis que la Constitution de votre Etat a pris une forme fixe & stable, vos fonctions de Législateur sont finies. La sûreté de l'édifice veut qu'on trouve à présent autant d'obstacles pour y toucher qu'il falloit d'abord de facilités pour le construire. Le droit négatif des Conseils pris en ce sens est l'appui de la République : l'Article VI du Règlement est clair & précis; je me rends sur ce point aux raisonnemens de l'Auteur des Lettres , je les trouve sans replique, & quand ce droit si justement réclamé par vos Magistrats seroit contraire à vos intérêts, il faudroit souffrir & vous taire. Des hommes droits ne doivent jamais fermer les yeux à l'évidence, ni disputer contre la vérité. L'ouvrage est consommé, il ne s'agit plus

que de le rendre inaltérable. Or l'ouvrage du Législateur ne s'altere & ne se détruit jamais que d'une maniere ; c'est quand les dépositaires de cet ouvrage abusent de leur dépôt , & se font obéir au nom des Loix en leur désobéissant eux - mêmes (d). Alors la pire chose naît de la meilleure , & la Loi qui sert de sauvegarde à la Tyrannie est plus funeste que la Tyrannie elle-même. Voila précisément ce que prévient le droit de Réprésentation stipulé dans vos Edits & restraint mais confirmé par la Médiation. Ce droit vous donne inspection , non plus sur la Législation comme auparavant , mais sur l'administration ; & vos Magistrats , tout puissans au nom des Loix , seuls maîtres d'en proposer au Législateur de nouvelles , sont sou-

---

(d) Jamais le Peuple ne s'est rebellé contre les Loix que les Chefs n'aient commencé par les enfreindre en quelque chose. C'est sur ce principe certain qu'à la Chine quand il y a quelque révolte dans une Province on commence toujours par punir le Gouverneur. En Europe les Rois suivent constamment la maxime contraire , aussi voyez comment prosperent leurs Etats! La population diminue par tout d'un dixième tous les trente ans ; elle ne diminue point à la Chine. Le Despotisme oriental se soutient parce qu'il est plus sévere sur les Grands que sur le Peuple: il tire ainsi de lui-même son propre remede. J'entends dire qu'on commence à prendre à la Porte la maxime Chrétienne. Si cela est , on verra dans peu ce qu'il en résultera.

mis à ses jugemens s'ils s'écartent de celles qui sont établies. Par cet Article seul votre Gouvernement, sujet d'ailleurs à plusieurs défauts considérables, devient le meilleur qui jamais ait existé : car quel meilleur Gouvernement que celui dont toutes les parties se balancent dans un parfait équilibre, où les particuliers ne peuvent transgresser les Loix parce qu'ils sont soumis à des Judges, & où ces Judges ne peuvent pas non plus les transgresser, parce qu'ils sont surveillés par le Peuple?

Il est vrai que pour trouver quelque réalité dans cet avantage, il ne faut pas le fonder sur un vain droit : mais qui dit un droit ne dit pas une chose vaine. Dire à celui qui a transgressé la Loi qu'il a transgressé la Loi, c'est prendre une peine bien ridicule; c'est lui apprendre une chose qu'il fait aussi bien que vous.

Le droit est, selon Puffendorf, une qualité morale par laquelle il nous est dû quelque chose. La simple liberté de se plaindre n'est donc pas un droit, ou du moins c'est un droit que la nature accorde à tous & que la Loi d'aucun pays n'ôte à personne. S'avisa-t-on jamais de stipuler dans des Loix que celui qui perdroit un procès auroit la liberté de se plaindre? S'avisa-t-on jamais de punir quelqu'un pour l'avoir fait? Où est le Gouvernement, quelque absolu qu'il puisse être, où tout Citoyen n'ait pas le

droit de donner des mémoires au Prince ou à son Ministre sur ce qu'il croit utile à l'Etat, & quelle risée n'exciteroit pas un Edit public par lequel on accorderoit formellement aux sujets le droit de donner de pareils mémoires? Ce n'est pourtant pas dans un Etat despotique, c'est dans une République, c'est dans une Démocratie, qu'on donne authentiquement aux Citoyens, aux membres du Souverain, la permission d'user auprès de leur Magistrat de ce même droit que nul Despote n'ôta jamais au dernier de ses esclaves.

Quoi! Ce droit de Réprésentation consisteroit uniquement à remettre un papier qu'on est même dispensé de lire, au moyen d'une réponse séchement négative (*e*)? Ce droit si solennellement stipulé en compensation de tant de sacrifices, se borneroit à la rare prérogative de demander & ne rien obtenir? Oser avancer une telle proposition, c'est accuser les Médiateurs d'avoir usé avec la Bourgeoisie de Genève de la plus indigne supercherie, c'est offenser la probité des Plénipotentiaires, l'équité des Puissances médiatrices; c'est blesser

(*e*) Telle, par exemple, que celle que fit le Conseil le 10 Août 1763 aux Réprésentations remises le 8 à M. le premier Syndic par un grand nombre de Citoyens & Bourgeois.

toute bienféance, c'est outrager même le bon sens.

Mais enfin quel est ce droit? jusqu'où s'étend-il? comment peut-il être exercé? Pourquoi rien de tout cela n'est-il spécifié dans l'Article VII? Voila des questions raisonnables; elles offrent des difficultés qui méritent examen.

La solution d'une seule nous donnera celle de toutes les autres, & nous dévoilera le véritable esprit de cette institution.

Dans un Etat tel que le vôtre, où la souveraineté est entre les mains du Peuple, le Législateur existe toujours, quoiqu'il ne se montre pas toujours. Il n'est rassemblé & ne parle authentiquement que dans le Conseil général; mais hors du Conseil général il n'est pas anéanti; ses membres sont épars, mais ils ne sont pas morts; ils ne peuvent parler par des Loix, mais ils peuvent toujours veiller sur l'administration des Loix; c'est un droit, c'est même un devoir attaché à leurs personnes, & qui ne peut leur être ôté dans aucun tems. De-là le droit de Réprésentation. Ainsi la Ré-présentation d'un Citoyen d'un Bourgeois ou de plusieurs n'est que la déclaration de leur avis sur une matière de leur compétence. Ceci est le sens clair & nécessaire de l'Edit de 1707, dans l'Article V qui concerne les Réprésenta-tions.

Dans cet Article on proscrit avec raison la voye des signatures, parce que cette voye est une maniere de donner son suffrage, de voter par tête comme si déjà l'on étoit en Conseil général, & que la forme du Conseil général ne doit être suivie que lorsqu'il est légitimement assemblé. La voye des Réprésentations a le même avantage, sans avoir le même inconvenient. Ce n'est pas voter en Conseil général, c'est opiner sur les matieres qui doivent y être portées; puisqu'on ne compte pas les voix ce n'est pas donner son suffrage, c'est seulement dire son avis. Cet avis n'est, à la vérité, que celui d'un particulier ou de plusieurs; mais ces particuliers étant membres du Souverain & pouvant le représenter quelquefois par leur multitude, la raison veut qu'alors on ait égard à leur avis, non comme à une décision, mais comme à une proposition qui la demande, & qui la rend quelquefois nécessaire.

Ces Réprésentations peuvent rouler sur deux objets principaux, & la différence de ces objets décide de la diverse maniere dont le Conseil doit faire droit sur ces mêmes Réprésentations. De ces deux objets, l'un est de faire quelque changement à la Loi, l'autre de réparer quelque transgression de la Loi. Cette division est complete & comprend toute la matière sur laquelle peuvent rouler les Réprésentations. Elle est fondée sur l'Edit même qui, distinguant

les termes selon ces objets impose au Procureur général de faire des *instances* ou des *remontrances* selon que les Citoyens lui ont fait, des *plaintes* ou des *réquisitions* (*f*).

Cette distinction une fois établie, le Conseil auquel ces Réprésentations sont adressées doit les envisager bien différemment selon celui de ces deux objets auquel elles se rapportent. Dans les Etats où le Gouvernement & les Loix ont déjà leur assise, on doit autant qu'il se peut éviter d'y toucher & surtout dans les petites Républiques, où le moindre ébranlement désunit tout. L'aversion des nouveautés est donc généralement bien fondée; elle l'est surtout pour vous qui ne pouvez qu'y perdre, & le Gouvernement ne peut apporter un trop grand obstacle à leur établissement; car quelques utiles que fussent des Loix nouvelles, les

---

(*f*) *Réquerir* n'est pas seulement demander, mais demander en vertu d'un droit qu'on a d'obtenir. Cette acception est établie par toutes les formules judiciaires dans lesquelles ce terme de *Palais* est employé. On dit *réquerir justice*; on n'a jamais dit *réquerir grace*. Ainsi dans les deux cas les Citoyens avoient également droit d'exiger que leurs *réquisitions* ou leurs *plaintes*, rejetées par les Conseils inférieurs, fussent portées en Conseil général. Mais par le mot ajouté dans l'Article VI. de l'Edit de 1738, ce droit est restreint seulement au cas de la plainte, comme il sera dit dans le texte.

avantages en sont presque toujours moins sûrs que les dangers n'en sont grands. A cet égard quand le Citoyen quand le Bourgeois a proposé son avis il a fait son devoir , il doit au surplus avoir assez de confiance en son Magistrat pour le juger capable de peser l'avantage de ce qu'il lui propose & porté à l'approuver s'il le croit utile au bien public. La Loi a donc très sagement pourvu à ce que l'établissement & même la proposition de pareilles nouveautés ne passât pas sans l'aveu des Conseils , & voilà en quoi doit consister le droit négatif qu'ils réclament , & qui , selon moi , leur appartient incontestablement.

Mais le second objet ayant un principe tout opposé doit être envisagé bien différemment. Il ne s'agit pas ici d'innover ; il s'agit , au contraire , d'empêcher qu'on n'innove ; il s'agit non d'établir de nouvelles Loix , mais de maintenir les anciennes. Quand les choses tendent au changement par leur pente , il faut sans cesse de nouveaux soins pour les arrêter. Voilà ce que les Citoyens & Bourgeois , qui ont un si grand intérêt à prévenir tout changement , se proposent dans les plaintes dont parle l'Edit. Le Législateur existant toujours voit l'effet ou l'abus de ses Loix : il voit si elles sont suivies ou transgressées , interprétées de bonne ou de mauvaise foi , il y veille ; il y doit veiller ; ce-

la est de son droit, de son devoir, même de son serment. C'est ce devoir qu'il remplit dans les Réprésentations, c'est ce droit, alors, qu'il exerce; & il seroit contre toute raison, il seroit même indécent, de vouloir étendre le droit négatif du Conseil à cet objet-là.

Cela seroit contre toute raison quant au Légitiateur; parce qu'alors toute la solemnité des Loix seroit vaine & ridicule, & que réellement l'Etat n'auroit point d'autre Loi que la volonté du petit Conseil, maître absolu de négliger, mépriser, violer, tourner à sa mode les règles qui lui seroient prescrites, & de prononcer *noir* où la Loi diroit *blanc*, sans en répondre à personne. A quoi bon s'assembler solennellement dans le Temple de Saint Pierre, pour donner aux Edits une sanction sans effet; pour dire au petit Conseil: *Mesieurs, voila le Corps de Loix que nous établissons dans l'Etat, & dont nous vous rendons les dépositaires, pour vous y conformer quand vous le jugerez à propos, & pour le transgreffer quand il vous plaira.*

Cela seroit contre la raison quant aux Réprésentations. Parce qu'alors le droit stipulé par un Article exprès de l'Edit de 1707 & confirmé par un Article exprès de l'Edit de 1738 seroit un droit illusoire & fallacieux, qui ne signifieroit que la liberté de se plaindre inutile-

ment quand on est vexé; liberté qui, n'ayant jamais été disputée à personne, est ridicule à établir par la Loi.

Enfin cela seroit indécent en ce que par une telle supposition la probité des Médiateurs seroit outragée, que ce seroit prendre vos Magistrats pour des fourbes & vos Bourgeois pour des dupes d'avoir négocié traité transigé avec tant d'appareil pour mettre une des Parties à l'entière discréction de l'autre, & d'avoir compensé les concessions les plus fortes par des sûretés qui ne signifieroient rien.

Mais, disent ces Messieurs, les termes de l'Edit sont formels: *Il ne sera rien porté au Conseil général qu'il n'ait été traité & approuvé, d'abord dans le Conseil des Vingt-cinq, puis dans celui des Deux-Cents.*

Premièrement qu'est-ce que cela prouve autre chose dans la question présente, si ce n'est une marche réglée & conforme à l'Ordre, & l'obligation dans les Conseils inférieurs de traiter & approuver préalablement ce qui doit être porté au Conseil général? Les Conseils ne sont-ils pas tenus d'approuver ce qui est prescrit par la Loi? Quoi! si les Conseils n'approuvoient pas qu'on procédât à l'élection des Syndics, n'y devroit-on plus procéder, & si les sujets qu'ils proposent font rejettés, ne sont-ils pas contraints d'approuver qu'il en soit proposé d'autres?

D'ailleurs, qui ne voit que ce droit d'approuver & de rejeter, pris dans son sens absolu s'applique seulement aux propositions qui renferment des nouveautés, & non à celles qui n'ont pour objet que le maintien de ce qui est établi ? Trouvez-vous du bon sens à supposer qu'il faille une approbation nouvelle pour réparer les transgressions d'une ancienne Loi ? Dans l'approbation donnée à cette Loi lorsqu'elle fut promulguée sont contenues toutes celles qui se rapportent à son exécution : Quand les Conseils approuverent que cette Loi seroit établie, ils approuverent qu'elle seroit observée, par conséquent qu'on en puniroit les transgresseurs ; & quand les Bourgeois dans leurs plaintes se bornent à demander réparation sans punition, l'on veut qu'une telle proposition ait de nouveau besoin d'être approuvée ? Monsieur, si ce n'est pas là se moquer des gens, dites-moi comment on peut s'en moquer ?

Toute la difficulté consiste donc ici dans la seule question de fait. La Loi a-t-elle été transgessée, ou ne l'a-t-elle pas été ? Les Citoyens & Bourgeois disent qu'elle l'a été ; les Magistrats le nient. Or voyez, je vous prie, si l'on peut rien concevoir de moins raisonnable en pareil cas que ce droit négatif qu'ils s'attribuent ? On leur dit, vous avez transgressé la Loi. Ils répondent ; nous ne l'avons pas

transgressée; &, devenus ainsi juges suprêmes dans leur propre cause , les voila justifiés contre l'évidence par leur seule affirmation.

Vous me demanderez si je prétends que l'affirmation contraire soit toujours l'évidence ? Je ne dis pas cela; je dis que quand elle le seroit vos Magistrats ne s'en tiendroient pas moins contre l'évidence à leur prétendu droit négatif. Le cas est actuellement sous vos yeux ; & pour qui doit être ici le préjugé le plus légitime ? Est il croyable , est-il naturel que des particuliers sans pouvoir sans autorité viennent dire à leurs Magistrats qui peuvent être demain leurs Judges ; *vous avez fait une injustice*, lorsque cela n'est pas vrai ? Que peuvent espérer ces particuliers d'une démarche aussi folle , quand même ils seroient sûrs de l'impunité ? Peuvent -ils penser que des Magistrats si hautains jusques dans leurs torts , iront convenir fôtement des torts mêmes qu'ils n'auroient pas ? Au contraire , y a-t-il rien de plus naturel que de nier les fautes qu'on a faites ? N'a-t-on pas intérêt de les soutenir , & n'est-on pas toujours tenté de le faire lorsqu'on le peut impunément & qu'on a la force en main ? Quand le foible & le fort ont ensemble quelque dispute , ce qui n'arrive gueres qu'au détriment du premier , le sentiment par cela seul le plus probable est toujours que c'est le plus fort qui a tort.

Les

Les probabilités, je le fais, ne sont pas des preuves : Mais dans des faits notoires comparés aux Loix, lorsque nombre de Citoyens affirment qu'il y a injustice, & que le Magistrat accusé de cette injustice affirme qu'il n'y en a pas, qui peut être juge, si ce n'est le public instruit, & où trouver ce public instruit à Genève si ce n'est dans le Conseil général composé des deux partis ?

Il n'y a point d'Etat au monde où le sujet lézé par un Magistrat injuste ne puisse par quelque voie porter sa plainte au Souverain, & la crainte que cette ressource inspire est un frein qui contient beaucoup d'iniquités. En France même, où l'attachement des Parlemens aux Loix est extrême, la voie judiciaire est ouverte contre eux en plusieurs cas par des requêtes en cassation d'Arrêt. Les Génevouls sont privés d'un pareil avantage; la Partie condamnée par les Conseils ne peut plus, en quelque cas que ce puisse être, avoir aucun recours au Souverain: mais ce qu'on particulier ne peut faire pour son intérêt privé, tous peuvent le faire pour l'intérêt commun: car toute transgression des Loix étant une atteinte portée à la liberté devient une affaire publique, & quand la voix publique s'élève, la plainte doit être portée au Souverain. Il n'y auroit sans cela ni Parlement ni Sénat ni Tribunal sur la terre qui

ne fut armé du funeste pouvoir qu'ose usurper votre Magistrat; il n'y auroit point dans aucun Etat de fort aussi dur que le vôtre. Vous m'a-  
vouerez que ce seroit là une étrange liberté!

Le droit de Réprésentation est intimement lié à votre constitution: il est le seul moyen possible d'unir la liberté à la subordination, & de maintenir le Magistrat dans la dépendance des Loix sans altérer son autorité sur le peuple. Si les plaintes sont clairement fondées, si les raisons sont palpables, on doit présumer le Conseil assez équitable pour y déférer. S'il ne l'étoit pas, ou que les griefs n'eussent pas ce degré d'évidence qui les met au dessus du doute, le cas changeroit, & ce seroit alors à la volonté générale de décider; car dans votre Etat cette volonté est le Juge suprême & l'unique Souverain. Or comme dès le commencement de la République cette volonté avoit toujours des moyens de se faire entendre & que ces moyens tenoient à votre Constitution, il s'en suit que l'Édit de 1707 fondé d'ailleurs sur un droit immémorial & sur l'usage constant de ce droit, n'avoit pas besoin de plus grande explication.

Les Médiateurs ayant eu pour maxime fondamentale de s'écartier des anciens Edits le moins qu'il étoit possible, ont laissé cet Article tel qu'il étoit auparavant, & même y ont

renvoyé. Ainsi par le Réglement de la Médiation votre droit sur ce point est demeuré parfaitement le même; puisque l'Article qui le pose est rappelé tout entier.

Mais les Médiateurs n'ont pas vu que les changemens qu'ils étoient forcés de faire à d'autres Articles les obligeoient, pour être conséquens, d'éclaircir celui-ci, & d'y ajouter de nouvelles explications que leur travail rendoit nécessaires. L'effet des Réprésentations des particuliers négligées est de devenir enfin la voix du public & d'obvier ainsi au déni de justice. Cette transformation étoit alors légitime & conforme à la Loi fondamentale, qui, par tout pays armé en dernier ressort le Souverain de la force publique pour l'exécution de ses volontés.

Les Médiateurs n'ont pas supposé ce déni de justice. L'événement prouve qu'ils l'ont du supposer. Pour assurer la tranquillité publique ils ont jugé à propos de séparer du Droit la puissance, & de supprimer même les assemblées & députations pacifiques de la bourgeoisie; mais puisqu'ils lui ont d'ailleurs confirmé son droit, ils devoient lui fournir dans la forme de l'institution d'autres moyens de le faire valoir, à la place de ceux qu'ils lui ôtoient: ils ne l'ont pas fait. Leur ouvrage à cet égard est donc resté défectueux; car le droit étant demeuré

le même , doit toujours avoir les mêmes effets.

Aussi voyez avec quel art vos Magistrats se prévalent de l'oubli des Médiateurs ! En quelque nombre que vous puissiez être ils ne voyent plus en vous que des particuliers , & depuis qu'il vous a été interdit de vous montrer en corps ils regardent ce corps comme anéanti : il ne l'est pas toutefois , puisqu'il conserve tous ses droits , tous ses priviléges , & qu'il fait toujours la principale partie de l'Etat & du Législateur. Ils partent de cette supposition fausse pour vous faire mille difficultés chimériques sur l'autorité qui peut les obliger d'assembler le Conseil général. Il n'y a point d'autorité qui le puisse hors celle des Loix , quand ils les observent : mais l'autorité de la Loi qu'ils transgessent retourne au Législateur ; & n'osant nier tout - à - fait qu'en pareil cas cette autorité ne soit dans le plus grand nombre , ils rassemblent leurs objections sur les moyens de le constater. Ces moyens seront toujours faciles sitôt qu'ils seront permis , & ils seront sans inconvénient , puisqu'il est aisé d'en prévenir les abus.

Il ne s'agissoit là ni de tumultes ni de violence : il ne s'agissoit point de ces ressources quelquefois nécessaires mais toujours terribles , qu'on vous a très sagement interdites ;

non que vous en ayez jamais abusé , puif-  
qu'au contraire vous n'en uſâtes jamais qu'à la  
derniere extrémité , fealement pour votre dé-  
fense ; & toujours avec une modération qui  
peut-être eut dû vous conserver le droit des ar-  
mes , si quelque peuple eut pu l'avoir sans dan-  
ger. Toutefois je bénirai le Ciel , quoi qu'il arri-  
ve , de ce qu'on n'en verra plus l'affreux appareil  
au milieu de vous. *Tout est permis dans les maux  
extrêmes ,* dit plusieurs fois l'Auteur des Let-  
tres. Cela fut-il vrai tout ne feroit pas expé-  
dient. Quand l'excès de la Tyrannie met celui  
qui la souffre au deflus des Loix , encore faut-  
il que ce qu'il tente pour la détruire lui laisse  
quelque espoir d'y réussir. Voudroit-on vous  
réduire à cette extrémité ? - je ne puis le croi-  
re , & quand vous y seriez , je pense encore  
moins qu'aucune voye de fait put jamais vous  
en tirer. Dans votre position toute faufle dé-  
marche est fatale , tout ce qui vous induit à la  
faire est un piege , & fuffiez-vous un instant  
les maîtres , en moins de quinze jours vous fe-  
riez écrasés pour jamais. Quoi que fassent vos  
Magistrats , quoi que dise l'Auteur des Létters ,  
les moyens violens ne conviennent point à la  
cause juste : sans croire qu'on veuille vous for-  
cer à les prendre , je crois qu'on vous les ver-  
roit prendre avec plaisir ; & je crois qu'on ne  
doit pas vous faire envisager comme une reſ-

source ce qui ne peut que vous ôter toutes les autres. La justice & les Loix sont pour vous; ces appuis, je le fais, sont bien faibles contre le crédit & l'intrigue; mais ils sont les seuls qui vous restent: tenez-vous-y jusqu'à la fin.

Eh! comment approuverois-je qu'on voulut troubler la paix civile pour quelque intérêt que ce fut, moi qui lui sacrifiai le plus cher de tous les miens? Vous le savez, Monsieur, j'étois désiré, sollicité; je n'avois qu'à paroître; mes droits étoient soutenus, peut-être mes affronts réparés. Ma présence eut du moins intrigué mes persécuteurs, & j'étois dans une de ces positions envierées, dont quiconque aime à faire un rôle se prévaut toujours avidelement. J'ai préféré l'exil perpétuel de ma patrie; j'ai renoncé à tout, même à l'espérance, plutôt que d'exposer la tranquillité publique: j'ai mérité d'être cru sincère, lorsque je parle en sa faveur.

Mais pourquoi supprimer des assemblées paisibles & purement civiles, qui ne pouvoient avoir qu'un objet légitime, puisqu'elles restoient toujours dans la subordination due au Magistrat? Pourquoi, laissant à la Bourgeoisie le droit de faire des Réprésentations, ne les lui pas laisser faire avec l'ordre & l'authenticité convenables? Pourquoi lui ôter les moyens

d'en délibérer entre elle, &, pour éviter des assemblées trop nombreuses, au moins par ses députés ? Peut-on rien imaginer de mieux réglé, de plus décent, de plus convenable que les assemblées par compagnies & la forme de traiter qu'a suivi la Bourgeoisie pendant qu'elle a été la maîtresse de l'Etat ? N'est-il pas d'une police mieux entendue de voir monter à l'Hôtel-de-Ville une trentaine de députés au nom de tous leurs Concitoyens, que de voir toute une Bourgeoisie y monter en foule; chacun ayant sa déclaration à faire, & nul ne pouvant parler que pour soi ? Vous avez vu, Monsieur, les Réprésentans en grand nombre, forcés de se diviser par pelotons pour ne pas faire tumulte & cohue, venir séparément par bandes de trente ou quarante, & mettre dans leur démarche encore plus de bienfiance & de modestie qu'il ne leur en étoit prescrit par la Loi. Mais tel est l'esprit de la Bourgeoisie de Genève ; toujours plutôt en deçà qu'en delà de ses droits, elle est ferme quelquefois, elle n'est jamais séditieuse. Toujours la Loi dans le cœur, toujours le respect du Magistrat sous les yeux, dans le tems même où la plus vive indignation devoit animer sa colere, & où rien ne l'empêchoit de la contenter, elle ne s'y livra jamais. Elle fut juste étant la plus forte; même elle fut pardonner. En eut-on pu dire autant.

de ses oppresseurs? On fait le sort qu'ils lui firent éprouver autrefois; on fait celui qu'ils lui préparoient encore.

Tels sont les hommes vraiment dignes de la liberté parce qu'ils n'en abusent jamais, qu'on charge pourtant de liens & d'entraves comme la plus vile populace. Tels sont les Citoyens, les membres du Souverain qu'on traite en sujets, & plus mal que des sujets mêmes; puisque dans les Gouvernemens les plus absolus on permet des assemblées de communautés qui ne sont présidées d'aucun Magistrat.

Jamais, comme qu'on s'y prenne, des règlements contradictoires ne pourront être observés à la fois. On permet ou autorise le droit de Réprésentation, & l'on reproche aux Réprésentans de manquer de consistance en les empêchant d'en avoir. Cela n'est pas juste, & quand on vous met hors d'état de faire vos démarches en corps, il ne faut pas vous objecter que vous n'êtes que des particuliers. Comment ne voit-on point que si le poids des Réprésentations dépend du nombre des Réprésentans, quand elles sont générales il est impossible de les faire un à un; & quel ne seroit pas l'embarras du Magistrat s'il avoit à lire successivement les Mémoires ou à écouter les discours d'un millier d'hommes, comme il y est obligé par la Loi?

Voici

Voici donc la facile solution de cette grande difficulté que l'Auteur des Lettres fait valoir comme insoluble (x). Que lorsque le Magistrat n'aura eu nul égard aux plaintes des particuliers portées en Réprésentations, il permette l'assemblée des Compagnies bourgeois; qu'il la permette séparément en des lieux en des tems différens; que celles de ces Compagnies qui voudront à la pluralité des suffrages appuyer les Réprésentations le fassent par leurs Députés. Qu'alors le nombre des Députés représentans se compte; leur nombre total est fixe; on verra bientôt si leurs vœux sont ou ne sont pas ceux de l'Etat.

Ceci ne signifie pas, prenez-y bien garde, que ces assemblées partielles puissent avoir aucune autorité, si ce n'est de faire entendre leur sentiment sur la matière des Réprésentations. Elles n'auront, comme assemblées autorisées pour ce seul cas, nul autre droit que celui des particuliers; leur objet n'est pas de changer la Loi mais de juger si elle est suivie, ni de redresser des griefs mais de montrer le besoin d'y pourvoir: leur avis, fut-il unanime, ne sera jamais qu'une Réprésentation. On saura seulement par là si cette Réprésentation mérite qu'on y défere, soit pour assembler le Conseil

(x) Page 88.

général si les Magistrats l'approuvent, soit pour s'en dispenser s'ils l'aiment mieux, en faisant droit par eux-mêmes sur les justes plaintes des Citoyens & Bourgeois.

Cette voie est simple, naturelle, sûre, elle est sans inconvénient. Ce n'est pas même une Loi nouvelle à faire, c'est seulement un Article à révoquer pour ce seul cas. Cependant si elle effraye encore trop vos Magistrats, il en reste une autre non moins facile, & qui n'est pas plus nouvelle: c'est de rétablir les Conseils généraux périodiques, & d'en borner l'objet aux plaintes mises en Réprésentations durant l'Intervalle écoulé de l'un à l'autre, sans qu'il soit permis d'y porter aucune autre question. Ces assemblées, qui par une distinction très importante (y) n'auroient pas l'autorité du Souverain mais du Magistrat suprême, loin de pouvoir rien innover ne pourroient qu'empêcher toute innovation de la part des Conseils, & remettre toutes choses dans l'ordre de la Législation, dont le Corps dépositaire de la force publique peut maintenant s'écartier sans gêne autant qu'il lui plait. En sorte que, pour faire tomber ces assemblées d'elles mêmes, les Magistrats n'auroient qu'à suivre exactement les Loix: car la convocation d'un Conseil général

---

(y) Voyez le Contract Social L. III. Chap. 17.

feroit inutile & ridicule lorsqu'on n'auroit rien à y porter; & il y a grande apparence que c'est ainsi que se perdit l'usage des Conseils généraux périodiques au seizième siècle, comme il a été dit ci-devant.

Ce fut dans la vue que je viens d'exposer qu'on les rétablit en 1707, & cette vieille question renouvellée aujourd'hui fut décidée alors par le fait même de trois Conseils généraux consécutifs, au dernier desquels passa l'Article concernant le droit de Réprésentation. Ce droit n'étoit pas contesté mais éludé; les Magistrats n'osoient disconvenir que lorsqu'ils refusqient de satisfaire aux plaintes de la Bourgeoisie la question ne dut être portée en Conseil général; mais comme il appartient à eux seuls de le convoquer, ils prétendoient sous ce prétexte pouvoir en différer la tenue à leur volonté; & comptoient lasser à force de délais la constance de la Bourgeoisie. Toutefois son droit fut enfin si bien reconnu qu'on fit dès le 9 Avril convoquer l'assemblée générale pour le 5 de Mai, afin, dit le Placard, de lever par ce moyen les insinuations qui ont été répandues que la convocation en pourroit être éludée & renvoyée encore loin.

Et qu'on ne dise pas que cette convocation fut forcée par quelque acte de violence ou par quelque tumulte tendant à sédition, puisque

tout se traitoit alors par députation, comme le Conseil l'avoit désiré, & que jamais les Citoyens & Bourgeois ne furent plus paisibles dans leurs assemblées, évitant de les faire trop nombreuses & de leur donner un air important. Ils pousserent même si loin la déconce &, j'ose dire, la dignité, que ceux d'entre eux qui portoient habituellement l'épée la posserent toujours pour y assister (2). Ce ne fut qu'après que tout fut fait, c'est-à-dire à la fin du troisième Conseil général, qu'il y eut un cri d'armes causé par la faute du Conseil, qui eut l'imprudence d'envoyer trois Compagnies de la garnison la bayonnette au bout du fusil, pour forces deux ou trois cens Citoyens encore assemblés à Saint Pierre.

Ces Conseils périodiques rétablis en 1707 furent révoqués cinq ans après; mais par quels moyens & dans quelles circonstances ? Un court examen de cet Edit de 1712 nous fera juger de sa validité.

Premièrement le Peuple essayé par les exé-

(2) Ils eurent la même attention en 1734 dans leurs Réprésentations du 4 Mars, appuyées de mille ou douze cents Citoyens ou Bourgeois en personnes, dont pas un seul n'avoit l'épée au côté. Ces soins, qui paroîtroient minuscules dans tout autre Etat, ne le sont pas dans une Démocratie, & caractérisent peut-être mieux un peuple que des traits plus éclatans.

écutions & proscriptions récentes n'avoit ni liberté ni sûreté ; il ne pouvoit plus compter sur rien après la frauduleuse amnistie qu'on employa pour le surprendre. Il croyoit à chaque instant revoir à ses portes les Suisses qui servirent d'archers à ces sanglantes exécutions. Mal revenu d'un effroi que le début de l'Edit étoit très propre à réveiller, il eut tout accordé par la seule crainte ; il sentoit bien qu'on ne l'assembloit pas pour donner la Loi mais pour la recevoir.

Les motifs de cette révocation, fondés sur les dangers des Conseils généraux périodiques, font d'une absurdité palpable à qui connoit le moins du monde l'esprit de votre Constitution & celui de votre Bourgeoisie. On allégue les tems de peste de famine & de guerre, comme si la famine où la guerre étoient un obstacle à la tenue d'un Conseil, & quant à la peste, vous m'avouerez que c'est prendre ses précautions de loin. On s'effraye de l'ennemi, des mal-intentionnés, des cabales; jamais on ne vit des gens si timides; l'expérience du passé devoit les rassurer : Les fréquens Conseils généraux ont été dans les tems les plus orageux le salut de la République, comme il sera montré ci-après, & jamais on n'y a pris que des résolutions sages & courageuses. On soutient ces assemblées contraires à la Constitution, dont

elles sont le plus ferme appui; on les dit contraires aux Edits, & elles sont établies par les Edits; où les accuse de nouveauté, & elles sont aussi anciennes que la Législation. Il n'y a pas une ligne dans ce préambule qui ne soit une fausseté ou une extravagance, & c'est sur ce bel exposé que la révocation passe, sans programme antérieur qui ait instruit les membres de l'assemblée de la proposition qu'on leur vouloit faire, sans leur donner le loisir d'en délibérer entre eux, même d'y penser; & dans un tems où la Bourgeoissie mal instruite de l'histoire de son Gouvernement s'en laisse aisément imposer par le Magistrat.

Mais un moyen de nullité plus grave encore est la violation de l'Edit dans sa partie à cet égard la plus importante, savoir la maniere de déchiffrer les billets ou de compter les voix; car dans l'Article 4 de l'Edit de 1707 il est dit qu'on établira quatre Sécrétaires *ad actum* pour recueillir les suffrages, deux des Deux-Cents & deux du Peuple, lesquels seront choisis sur le champ par M. le premier Syndic & prêteront serment dans le Temple. Et toutefois dans le Conseil général de 1712, sans aucun égard à l'Edit précédent on fait recueillir les suffrages par les deux Sécrétaires d'Etat. Quelle fut donc la raison de ce changement, & pourquoi cette manœuvre illégale dans un point si capital?

tal, comme si l'on eut voulu transgresser à plaisir la Loi qui venoit d'être faite? On commence par violer dans un article l'Edit qu'on veut annuler dans un autre! Cette marche est-elle réguliere? si comme porte cet Edit de révocation l'avis du Conseil fut approuvé *presque unanimement* (aa), pourquoi donc la surprise & la consternation que marquoient les Citoyens en

---

(aa) Par la maniere dont il n'est rapporté qu'on s'y prit, cette unanimité n'étoit pas difficile à obtenir, & il ne tint qu'à ces Messieurs de la rendre complete.

Avant l'assemblée, le Sécrétaires d'Etat Mestrezat dit : *Laissez les venir; je les tiens.* Il employa, dit-on, pour cette fin les deux mots *Approbation*, & *Rejection*, qui depuis sont demeurés en usage dans les billets : en sorte que quelque parti qu'on prit tout revenoit au même. Car si l'on choissoit *Approbation* l'on approuvoit l'avis des Conseils, qui rejettoit l'assemblée périodique; & si l'on prenoit *Rejection* l'on rejettoit l'assemblée périodique. Je n'invente pas ce fait, & je ne le rapporte pas sans autorité; je prie le lecteur de le croire; mais je dois à la vérité de dire qu'il ne me vient pas de Genève, & à la justice d'ajouter que je ne le crois pas vrai: je fais seulement que l'équivoque de ces deux mots abuse bien des votans sur celui qu'ils devraient choisir pour exprimer leur intention, & j'avoue encore que je ne puis imaginer aucun motif honnête ni aucune excuse légitime à la transgression de la loi dans le recueillement des suffrages. Rien ne prouve mieux la terreur dont le Peuple étoit assi que le silence avec lequel il laisse passer cette irrégularité.

soriant du Conseil, tandis qu'on voyoit un air de triomphe & de satisfaction sur les visages des Magistrats (*bb*) ? Ces différentes contenances sont-elles naturelles à gens qui viennent d'être unanimement du même avis ?

Ainsi donc pour arracher cet Edit de révocation l'on usa de terreur, de surprise, vraisemblablement de fraude, & tout au moins on viola certainement la Loi. Qu'on juge si ces caractères sont compatibles avec ceux d'une Loi sacrée, comme on affecte de l'appeler ?

Mais supposons que cette révocation soit légitime & qu'on n'en ait pas enfreint les conditions (*cc*), quel autre effet peut-on lui donner, que de renvoyer les choses sur le pied où elles étoient avant l'établissement de la Loi révoquée, & par conséquent la Bourgeoisie dans le droit dont elle étoit en possession ? Quand on casse une transaction, les Parties ne

(*bb*) Ils disoient entre eux en sortant, & bien d'autres l'entendirent ; *nous venons de faire une grande journée*. Le lendemain nombre de Citoyens furent se plaindre qu'on les avoit trompés, & qu'ils n'avoient point entendu rejeter les assemblées générales, mais l'avis des Conseils. On se moqua d'eux.

(*cc*) Ces conditions portent qu'*aucun changement à l'Edit n'aura force qu'il n'ait été approuvé dans ce souverain Conseil*. Reste donc à savoir si les infractions de l'Edit ne sont pas des changemens à l'Edit ?

restent-elles pas comme elles étoient avant qu'elle fut passée?

Convenons que ces Conseils généraux périodiques n'auroient eu qu'un seul inconvenient, mais terrible; c'eut été de forcer les Magistrats & tous les ordres de se contenir dans les bornes de leurs devoirs & de leurs droits. Par cela seul je fais que ces assemblées si effarouchantes ne seront jamais rétablies, non plus que celles de la Bourgeoisie par compagnies; mais aussi n'est-ce pas de cela qu'il s'agit; je n'examine point ici ce qui doit ou ne doit pas se faire, ce qu'on fera ni ce qu'on ne fera pas. Les expédiens que j'indique simplement comme possibles & faciles, comme tirés de votre constitution, n'étant plus conformes aux nouveaux Edits ne peuvent passer que du consentement des Conseils, & mon avis n'est assurément pas qu'on les leur propose: mais adoptant un moment la supposition de l'Auteur des Lettres, je résous des objections frivoles; je fais voir qu'il cherche dans la nature des choses des obstacles qui n'y sont point, qu'ils ne sont tous que dans la mauvaise volonté du Conseil, & qu'il y avoit s'il l'eut voulu cent moyens de lever ces prétendus obstacles, sans altérer la Constitution, sans troubler l'ordre, & sans jamais exposer le repos public.

Mais pour rentrer dans la question tenons-

nous exactement au dernier Edit, & vous n'y verrez pas une seule difficulté réelle contre l'effet nécessaire du droit de Réprésentation.

1. Celle d'abord de fixer le nombre des Réprésentans est vaine par l'Edit même, qui ne fait aucune distinction du nombre, & ne donne pas moins de force à la Réprésentation d'un seul qu'à celle de cent.

2. Celle de donner à des particuliers le droit de faire assebler le Conseil général est vaine encore; puisque ce droit, dangereux ou non, ne résulte pas de l'effet nécessaire des Réprésentations. Comme il y a tous les ans deux Conseils généraux pour les élections, il n'en faut point pour cet effet assebler d'extraordinaire. Il suffit que la Réprésentation, après avoir été examinée dans les Conseils, soit portée au plus prochain Conseil général, quand elle est de nature à l'être (*dd*). La séance n'en sera pas même prolongée d'une heure, comme il est manifeste à qui connoit l'ordre observé dans ces assemblées. Il faut seulement prendre la précaution que la proposition passe aux voix avant les élections: car si l'on attendoit que l'élection fut faite, les Syndics ne manqueraient pas de faire voter un résultat favorable à leur intérêt.

(*dd*) J'ai distingué ci-devant les cas où les Conseils sont tenus de l'y porter, & ceux où ils ne le sont pas..

soient pas de rompre aussitôt l'assemblée, comme ils firent en 1735.

3. Celle de multiplier les Conseils généraux est levée avec la précédente & quand elle ne le feroit pas, où seroient les dangers qu'on y trouve ? c'est ce que je ne saurois voir.

On frémit en lisant l'énumération de ces dangers dans les Lettres écrites de la Campagne, dans l'Edit de 1712, dans la Harangue de M. Chouet ; mais vérifions. Ce dernier dit que la République ne fut tranquille que quand ces assemblées devinrent plus rares. Il y a là une petite inversion à rétablir. Il falloit dire que ces assemblées devinrent plus rares quand la République fut tranquille. Lisez, Monsieur, les fastes de votre Ville durant le seizième siècle. Comment secoua-t-elle le double joug qui l'écrasoit ? Comment étouffa-t-elle les factions qui la déchiroient ? Comment résista-t-elle à ses voisins avides, qui ne la secouroient que pour l'asservir ? Comment s'établit dans son sein la liberté évangélique & politique ? Comment sa constitution prit-elle de la consistance ? Comment se forma le système de son Gouvernement ? L'histoire de ces mémorables tems est un enchainement de prodiges. Les Tyrans, les Voisins, les ennemis, les amis, les sujets, les Citoyens, la guerre, la peste, la famine, tout sembloit concourir à la perte de cette malheur-

reuse Ville. On conçoit à peine comment un Etat déjà formé eut pu échapper à tous ces périls. Non seulement Genève en échappa, mais c'est durant ces crises terribles que se consumme le grand Ouvrage de la Législation. Ce fut par ses fréquens Conseils généraux (ee), ce fut par la prudence & la fermeté que ses Citoyens y portèrent qu'ils vainquirent enfin tous les obstacles, & rendirent leur Ville libre & tranquille, de sujette & déchirée qu'elle étoit auparavant; ce fut après avoir tout mis en ordre au dedans qu'ils se virent en état de faire au dehors la guerre avec gloire. Alors le Conseil Souverain avoit fini ses fonctions, c'étoit au Gouvernement de faire les siennes: il ne restoit plus aux Génevois qu'à défendre la liberté qu'ils venoient d'établir, & à se montrer aussi braves soldats en campagne qu'ils s'étoient montrés dignes Citoyens au Conseil: c'est ce qu'ils firent. Vos annales attestent par tout l'utilité des Com-

---

(ee) Comme ou les assenbloit alors dans tous les cas *ardus* selon les Edits, & que ces cas arduis rerenoient très souvent dans ces tems orageux, le Conseil général étoit alors plus fréquemment convoqué que n'est aujourd'hui le Deux-Cent. Qu'on en juge par une seule époque. Durant les huit premiers mois de l'année 1540 il se tint dix-huit Conseils généraux, & cette année n'eut rien de plus extraordinaire que celles qui avoient précédé & que celles qui suivirent.

feils généraux; vos Messieurs n'y voyent que des maux effroyables. Ils font l'objection, mais l'histoire la résout.

4. Celle de s'exposer aux saillies du Peuple quand on avoisine à de grandes Puissances se résout de même. Je ne sache point en ceci de meilleure réponse à des sophismes que des faits constants. Toutes les résolutions des Conseils généraux ont été dans tous les tems aussi pleines de sagesse que de courage; jamais elles ne furent insolentes ni lâches; on y a quelquefois juré de mourir pour la patrie; mais je défie qu'on m'en cite un seul, même de ceux où le Peuple a le plus influé, dans lequel on ait par étourderie indisposé les Puissances voisines, non plus qu'un seul où l'on ait rampé devant elles. Je ne ferois pas un pareil défi pour tous les arrêtés du petit Conseil: mais passons. Quand il s'agit de nouvelles résolutions à prendre, c'est aux Conseils inférieurs de les proposer, au Conseil général de les rejeter ou de les admettre; il ne peut rien faire de plus; on ne dispute pas de cela: Cette objection porte donc à faux.

5. Celle de jeter du doute & de l'obscurité sur toutes les Loix n'est pas plus solide, parce qu'il ne s'agit pas ici d'une interprétation vague, générale, & susceptible de subtilités; mais d'une application nette & précise d'un fait

ordre donné au premier Syndic à qui on la présente de la communiquer au Conseil ; car c'est ce qu'il est toujours obligé de faire, soit qu'il approuve la Réprésentation, soit qu'il ne l'approuve pas.

Au reste quand le Conseil tire avantage du mot de *Réprésentation* qui marque infériorité; en disant une chose que personne ne dispute, il oublie cependant que ce mot employé dans le Réglement n'est pas dans l'Edit auquel il renvoie, mais bien celui de *Remontrances* qui présente un tout autre sens : à quoi l'on peut ajouter qu'il y a de la différence entre les Remontrances qu'un corps de Magistrature fait à son Souverain, & celles que des membres du Souverain font à un corps de Magistrature. Vous direz que j'ai tort de répondre à une pareille objection ; mais elle vaut bien la plupart des autres.

7. Celle enfin d'un homme en crédit contestant le sens ou l'application d'une Loi qui le condanne, & séduisant le public en sa faveur, est telle que je crois devoir m'abstenir de la qualifier. Eh ! qui donc a connu la Bourgeoisie de Genève pour un peuple servile, ardent, imitateur, stupide, ennemi des loix, & si prompt à s'enflammer pour les intérêts d'autrui ? Il faut que chacun ait bien vu le sien compromis dans les affaires publiques

ques , avant qu'il puisse se résoudre à s'en mêler.

Souvent l'injustice & la fraude trouvent des protecteurs ; jamais elles n'ont le public pour elles ; c'est en ceci que la voix du Peuple est la voix de Dieu ; mais malheureusement cette voix sacrée est toujours foible dans les affaires contre le cri de la puissance , & la plainte de l'innocence opprimée s'exhale en murmures méprisés par la tyrannie. Tout ce qui se fait par brigue & séduction se fait par préférence au profit de ceux qui gouvernent ; cela ne sauroit être autrement. La ruse, le préjugé, l'intérêt, la crainte, l'espoir, la vanité, les couleurs spacieuses, un air d'ordre & de subordination, tout est pour des hommes habiles constitués en autorité & versés dans l'art d'abuser le peuple. Quand il s'agit d'opposer l'adresse à l'adresse, ou le crédit au crédit, quel avantage immense n'ont pas dans une petite Ville les premières familles toujours unies pour dominer, leurs amis, leurs cliens, leurs créatures, tout cela joint à tout le pouvoir des Conseils, pour écraser des particuliers qui oseroient leur faire tête , avec des sophismes pour toutes armes ? Voyez autour de vous dans cet instant même. L'appui des loix, l'équité, la vérité, l'évidence , l'intérêt commun , le soin de la sûreté particulière , tout ce qui devroit entraî-

ner la foule suffit à peine pour protéger des Citoyens respectés qui réclament contre l'iniquité la plus manifeste; & l'on veut que chez un Peuple éclairé l'intérêt d'un brouillon fasse plus de partisans que n'en peut faire celui de l'Etat? Ou je connois mal votre Bourgeoise & vos Chefs, ou si jamais il se fait une seule Ré-présentation mal fondée, ce qui n'est pas encore arrivé que je sache; l'Auteur, s'il n'est méprisable, est un homme perdu.

Est-il besoin de réfuter des objections de cette espece quand on parle à des Génevois? Y a-t-il dans votre Ville un seul homme qui n'en sente la mauvaise foi, & peut-on sérieusement balancer l'usage d'un droit sacré, fondamental, confirmé, nécessaire, par des inconveniens chimériques que ceux mêmes qui les objectent savent mieux que personne ne pouvoir exister? Tandis qu'au contraire ce droit enfreint ouvre la porte aux excès de la plus odieuse Olygarchie, au point qu'on la voit attenter déjà sans prétexte à la liberté des Citoyens, & s'arroger hautement le pouvoir de les emprisonner sans affliction ni condition, sans formalité d'aucune espece, contre la teneur des Loix les plus précises, & malgré toutes les protestations.

L'explication qu'on ose donner à ces Loix est plus insultante encore que la tyrannie qu'on

exerce en leur nom. De quels raisonnemens on vous paye ? Ce n'est pas assez de vous traiter en esclaves si l'on ne vous traite encore en enfans. Eh Dieu ! Comment a-t-on pu mettre en doute des questions aussi claires, comment a-t-on pu les embrouiller à ce point ? Voyez, Monsieur, si les poser n'est pas les résoudre ? En finissant par là cette Lettre, j'espere ne la pas alonger de beaucoup.

Un homme peut être constitué prisonnier de trois manieres. L'une à l'instance d'un autre homme qui fait contre lui Partie formelle; la seconde étant surpris en flagrant délit & saisi sur le champ, ou, ce qui revient au même, pour crime notoire dont le public est témoin; & la troisieme, d'office, par la simple autorité du Magistrat, sur des avis secrets, sur des indices, ou sur d'autres raisons qu'il trouve suffisantes.

Dans le premier cas, il est ordonné par les Loix de Genève que l'accusateur revête les prisons, ainsi que l'accusé; & de plus, s'il n'est pas solvable, qu'il donne caution des dépends & de l'adjugé. Ainsi l'on a de ce côté dans l'intérêt de l'accusateur une sûreté raisonnable que le prévenu n'est pas arrêté injustement.

Dans le second cas, la preuve est dans le fait même, & l'accusé est en quelque sorte convaincu par sa propre détention.

Mais dans le troisième cas on n'a ni la mè-

me sûreté que dans le premier, ni la même évidence que dans le second, & c'est pour ce dernier cas que la Loi, supposant le Magistrat équitable, prend seulement des mesures pour qu'il ne soit pas surpris.

Voila les principes sur lesquels le Législateur se dirige dans ces trois cas ; en voici maintenant l'application.

Dans le cas de la Partie formelle, on a dès le commencement un procès en règle qu'il faut suivre dans toutes les formes judiciaires : c'est pourquoi l'affaire est d'abord traitée en première instance. L'emprisonnement ne peut être fait *si*, *parties ouïes*, *il n'a été permis par justice* (ff.). Vous savez que ce qu'on appelle à Genève la Justice est le Tribunal du Lieutenant & de ses affitans appellés *Auditeurs*. Ainsi c'est à ces Magistrats & non à d'autres, pas même aux Syndics, que la plainte en pareil cas doit être portée, & c'est à eux d'ordonner l'emprisonnement des deux parties ; sauf alors le recours de l'une des deux aux Syndics, *si*, selon les termes de l'Edit, *elle se sentoit gravée par ce qui aura été ordonné* (gg). Les trois premiers Articles du Titre XII, sur les matières criminelles se rapportent évidemment à ce cas-là.

(ff) Edits civils. Tit. XII. Art. 1.

(gg) Ibid. Art. 2.

Dans le cas du flagrant délit, soit pour crime, soit pour excès que la police doit punir, il est permis à toute personne d'arrêter le coupable; mais il n'y a que les Magistrats chargés de quelque partie du pouvoir exécutif, tels que les Syndics, le Conseil, le Lieutenant, un Auditeur, qui puissent l'écrouer; un Conseiller ni plusieurs ne le pourroient pas; & le prisonnier doit être interrogé dans les vingt-quatre heures. Les cinq Articles suivans du même Edit se rapportent uniquement à ce second cas; comme il est clair, tant par l'ordre de la matière, que par le nom de *criminel* donné au prévenu, puisqu'il n'y a que le seul cas du flagrant délit ou du crime notoire, où l'on puisse appeler criminel un accusé avant que son procès lui soit fait. Que si l'on s'obstine à vouloir qu'*accusé* & *criminel* soient synonymes, il faudra, par ce même langage, qu'*innocent* & *criminel* le soient aussi.

Dans le reste du Titre XII il n'est plus question d'emprisonnement, & depuis l'Article 9 inclusivement tout roule sur la procédure & sur la forme du jugement dans toute espèce de procès criminel. Il n'y est point parlé des emprisonnemens faits d'officé.

Mais il en est parlé dans l'Edit politique sur l'Office des quatre Syndics. Pourquoi cela? Parce que cet Article tient immédiatement à la

liberté civile , que le pouvoir exercé sur ce point par le Magistrat est un acte de Gouvernement plutôt que de Magistrature , & qu'un simple Tribunal de justice ne doit pas être revêtu d'un pareil pouvoir. Aussi l'Edit l'accorde-t-il aux Syndics seuls , non au Lieutenant ni à aucun autre Magistrat.

Or pour garantir les Syndics de la surprise dont j'ai parlé , l'Edit leur prescrit de *mander* *premièrement ceux qu'il appartiendra* , *d'examiner d'interroger* , & *enfin de faire emprisonner* *le mestier est*. Je crois que dans un pays libre la Loi ne pouvoit pas moins faire pour mettre un frein à ce terrible pouvoir. Il faut que les Citoyens aient toutes les sûretés raisonnables qu'en faisant leur devoir ils pourront couchez dans leur lit.

L'Article suivant du même Titre rentre , comme il est manifeste , dans le cas du crime notoire & du flagrant délit , de même que l'Article premier du Titre des matieres criminelles , dans le même Edit politique. Tout cela peut paroître une répétition : mais dans l'Edit civil la matiere est considérée quant à l'exercice de la justice , & dans l'Edit politique quant à la sûreté des Citoyens. D'ailleurs les Loix ayant été faites en différens tems , & ces Loix étant l'ouvrage des hommes , on n'y doit pas chercher un ordre qui ne se démente jamais & une

perfection sans défaut. Il suffit qu'en méditant sur le tout & en comparant les Articles, on y découvre l'esprit du Législateur & les raisons du dispositif de son ouvrage.

Ajoutez une réflexion. Ces droits si judicieusement combinés; ces droits réclamés par les Réprésentans en vertu des Edits, vous en jouissiez sous la souveraineté des Evêques, Neufchâtel en jouit sous ses Princes, & à vous Républicains on veut les ôter! Voyez les Articles 10, 11, & plusieurs autres des franchises de Genève dans l'acte d'Ademarus Fabri. Ce monument n'est pas moins respectable aux Génevois que ne l'est aux Anglois la grande Chartre encore plus ancienne, & je doute qu'on fut bien venu chez ces derniers à parler de leur Chartre avec autant de mépris que l'Auteur des Lettres ose en marquer pour la vôtre.

Il prétend qu'elle a été abrogée par les Constitutions de la République (bb). Mais au contraire je vois très souvent dans vos Edits ce

(bb) C'étoit par une Logique toute semblable qu'en 1742. on n'eut aucun égard au Traité de Soleure de 1579, soutenant qu'il étoit suranné; quoiqu'il fut déclaré perpétuel dans l'Acte même, qu'il n'ait jamais été abrogé par aucun autre, & qu'il ait été rappelé plusieurs fois, notamment dans l'acte de la Médiation.

mot, *comme d'ancienneté*, qui renvoie aux usages anciens, par conséquent aux droits sur lesquels ils étoient fondés; & comme si l'Évêque eut prévu que ceux qui devoient protéger les franchises les attaqueroient, je vois qu'il déclare dans l'Acte même qu'elles seront perpétuelles, sans que le non-usage ni aucune prescription les puisse abolir. Voici, vous en conviendrez, une opposition bien singulière. Le savant Syndic Chouet dit dans son Mémoire à Mylord Towfend que le Peuple de Genève entra, par la Réformation, dans les droits de l'Évêque, qui étoit Prince temporel & spirituel de cette Ville. L'Auteur des Lettres nous assure au contraire que ce même Peuple perdit en cette occasion les franchises que l'Évêque lui avoit accordées. Auquel des deux croirons nous?

Quoi ! vous perdez étant libres des droits dont vous jouissiez étant sujets! Vos Magistrats vous dépouillent de ceux que vous accordèrent vos Princes! si telle est la liberté que vous ont acquis vos peres, vous avez de quoi regretter le sang qu'ils verserent pour elle. Cet acte singulier qui vous rendant Souverains vous ôta vos franchises, valoit bien, ce me semble, la peine d'être énoncé, &, du moins pour le rendre croyable, on ne pouvoit le rendre trop solennel. Où est-il donc cet acte d'abrogation?

Affu-

Assurément pour se prévaloir d'une piece aussi bizarre le moins qu'on puisse faire est de commencer par la montrer.

De tout ceci je crois pouvoir conclure avec certitude , qu'en aucun cas possible , la Loi dans Genève n'accorde aux Syndics ni à personne le droit absolu d'emprisonner les particuliers sans astreinte ni condition. Mais n'importe : le Conseil en réponse aux Réprésentations établit ce droit sans réplique. Il n'en coûte que de vouloir , & le voila en possession. Telle est la comodité du droit négatif.

Je me proposois de montrer dans cette Lettre que le droit de Réprésentation , intimement lié à la forme de votre Constitution n'étoit pas un droit illusoire & vain ; mais qu'ayant été formellement établi par l'Edit de 1707 & confirmé par celui de 1738 , il devoit nécessairement avoir un effet réel : que cet effet n'auroit pas été stipulé dans l'Acte de la Médiation parce qu'il ne l'étoit pas dans l'Edit , & qu'il ne l'avoit pas été dans l'Edit , tant parce qu'il résultoit alors par lui-même de la nature de votre Constitution , que parce que le même Edit en établissait la sûreté d'une autre maniere : Que ce droit & son effet nécessaire donnant seul de la consistance à tous les autres , étoit l'unique & véritable équivalent de ceux qu'on avoit ôtés à la Bourgeoisie ; que cet équa-

318 HUITIÈME

lent, suffisant pour établir un solide équilibre entre toutes les parties de l'Etat, montrroit la sagesse du Règlement qui sans cela feroit l'ouvrage le plus inique qu'il fut possible d'imaginer : qu'enfin les difficultés qu'on elevoit contre l'exercice de ce droit étoient des difficultés frivoles, qui n'existoient que dans la mauvaise volonté de ceux qui les proposoient, & qui ne balançoient en aucune maniere les dangers du droit négatif absolu. Voila, Monsieur, ce que j'ai voulu faire ; c'est à vous à voir si j'ai réussî.



## N E U V I E M E L E T T R E.

J'AI cru, Monsieur, qu'il valoit mieux établir directement ce que j'avois à dire, que de m'attacher à de longues réfutations. Entreprendre un examen suivi des Lettres écrites de la campagne seroit s'embarquer dans une mer de sophismes. Les faire, les exposer seroit selon moi les réfuter; mais ils nagent dans un tel flux de doctrine, ils en sont si fort inondés, qu'on se noye en voulant les mettre à sec.

Toutefois en achevant mon travail je ne puis me dispenser de jeter un coup d'œil sur celui de cet Auteur. Sans analyser les subtilités politiques dont il vous leurre, je me contenterai d'en examiner les principes, & de vous montrer dans quelques exemples le vice de ses raisonnemens.

Vous en avez vu ci-devant l'inconséquence par rapport à moi: par rapport à votre République ils sont plus captieux quelquefois, & ne sont jamais plus solides. Le seul & véritable objet de ces Lettres est d'établir le prétendu droit négatif dans la plénitude que lui donnent les usurpations du Conseil. C'est à ce but que

tout se rapporte ; soit directement , par un enchaînement nécessaire; soit indirectement par un tour d'adresse , en donnant le change au public sur le fond de la question.

Les imputations qui me regardent sont dans le premier cas. Le Conseil m'a jugé contre la Loi : des Réprésentations s'élevent. Pour établir le droit négatif il faut éconduire les Réprésentans ; pour les éconduire il faut prouver qu'ils ont tort; pour prouver qu'ils ont tort il faut soutenir que je suis coupable , mais coupable à tel point que pour punir mon crime il a fallu déroger à la Loi.

Que les hommes frémiroient au premier mal qu'ils font, s'ils voyoient qu'ils se mettent dans la triste nécessité d'en toujours faire , d'être méchans toute leur vie pour avoir pu l'être un moment, & de poursuivre jusqu'à la mort le malheureux qu'ils ont une fois persécuté !

La question de la présidence des Syndics dans les Tribunaux criminels se rapporte au second cas. Croyez-vous qu'au fond le Conseil s'embarrasse beaucoup que ce soient des Syndics ou des Conseillers qui président , depuis qu'il a fondu les droits des premiers dans tout le corps ? Les Syndics , jadis choisis parmi tout le Peuple (*a*) , ne l'étant plus que dans

---

(*a*) On pouroit à loin l'attention pour qu'il n'y

le Conseil, de chefs qu'ils étoient des autres Magistrats sont demeurés leurs collegues, & vous avez pu voir clairement dans cette affaire que vos Syndics, peu jaloux d'une autorité pas- sagere, ne sont plus que des Conseillers. Mais on feint de traiter cette question comme im- portante, pour vous distraire de celle qui l'est véritablement, pour vous laisser croire encore que vos premiers Magistrats sont toujours élus par vous, & que leur puissance est toujours la même.

Laissqns donc ici ces questions accessoires que, par la maniere dont l'Auteur les traite on voit qu'il ne prend guere à cœur. Bornons-nous à peser les raisons qu'il allégué en faveur du droit négatif auquel il s'attache avec plus de soin, & par lequel seul, admis ou re- jetté, vous êtes esclaves ou libres.

L'art qu'il emploie le plus adroitemt pour cela est de réduire en propositions générales un système dont on verroit trop aisément le foible s'il en faisoit toujours l'application. Pour vous écarter de l'objet particulier il flate votre amour-propre en étendant vos vues sur

eut dans ce choix ni exclusion ni préférence autre que celle du mérite, que par un Edit qui a été abro- gé deux Syndics devoient toujours être pris dans le bas de la Ville & deux dans le haut.

de grandes questions , & tandis qu'il met ces questions hors de la portée de ceux qu'il veut séduire , il les cajole & les gagne en paroissant les traiter en hommes d'Etat . Il éblouit ainsi le peuple pour l'aveugler , & change en théses de philosophie des questions qui n'exigent que du bon-sens , afin qu'on ne puisse l'en dédire , & que ne l'entendant pas , on n'ose le défaouer .

Vouloir le suivre dans ses sophismes abstraits seroit tomber dans la faute que je lui reproche . D'ailleurs , sur des questions ainsi traitées on prend le parti qu'on veut sans avoir jamais tort : car il entre tant d'élémens dans ces propositions , on peut les envisager partant de faces , qu'il y a toujours quelque côté susceptible de l'aspect qu'on veut leur donner . Quand on fait pour tout le public en général un Livre de politique on y peut philosopher à son aise : l'Auteur , ne voulant qu'être lu & jugé par les hommes instruits de toutes les Nations & versés dans la matière qu'il traite , abstrait & généralise sans crainte ; il ne s'appesantit pas sur les détails élémentaires . Si je parlois à vous seul , je pourrois user de cette méthode ; mais le sujet de ces Lettres intéresse un peuple entier , composé dans son plus grand nombre d'hommes qui ont plus de sens & de jugement que de lecture & d'étude ,

& qui pour n'avoir pas le jargon scientifique n'en sont que plus propres à saisir le vrai dans toute sa simplicité. Il faut opter en pareil cas entre l'intérêt de l'Auteur & celui des Lecteurs, & qui veut se rendre plus utile doit se résoudre à être moins éblouissant.

Une autre source d'erreurs & de fausses applications, est d'avoir laissé les idées de ce droit négatif trop vagues trop inexactes; ce qui sert à citer avec un air de preuve les exemples qui s'y rapportent le moins, à détourner vos Compatriotes de leur objet par la pompe de ceux qu'on leur présente, à soulever leur orgueil contre leur raison, & à les consoler doucement de n'être pas plus libres que les maîtres du monde. On fouille avec érudition dans l'obscurité des siècles, on vous promene avec faste chez les Peuples de l'antiquité. On vous étale successivement Athènes, Sparte, Rome, Carthage; on vous jette aux yeux le sable de la Lybie pour vous empêcher de voir ce qui se passe autour de vous.

Qu'on fixe avec précision, comme j'ai tâché de faire, ce droit négatif, tel que prétend l'exercer le Conseil; & je soutiens qu'il n'y eut jamais un seul Gouvernement sur la terre où le Législateur enchaîné de toutes manières par le corps exécutif, après avoir livré les Loix sans réserve à sa merci, fut réduit à les lui voir ex-

pliquer, éluder, transgresser à volonté, sans pouvoir jamais apporter à cet abus d'autre opposition, d'autre droit, d'autre résistance qu'un murmure inutile & d'impuissantes clamours.

Voyez en effet à quel point votre Anonyme est forcé de dénaturer la question, pour y rapporter moins mal - à - propos ses exemples.

*Le droit négatif n'étant pas, dit-il page 110, le pouvoir de faire des Loix, mais d'empêcher que tout le monde indistinctement ne puisse mettre en mouvement la puissance qui fait les Loix, & ne donnant pas la facilité d'innover, mais le pouvoir de s'opposer aux innovations, va directement au grand but que se propose une société politique, qui est de se conserver en conservant sa constitution.*

Voila un droit négatif très raisonnable, & dans le sens exposé ce droit est en effet une partie si essentielle de la constitution démocratique, qu'il seroit généralement impossible qu'elle se maintint, si la Puissance Législative pouvoit toujours être mise en mouvement par chacun de ceux qui la composent. Vous concevez qu'il n'est pas difficile d'apporter des exemples en confirmation d'un principe aussi certain.

Mais si cette notion n'est point celle du droit négatif en question, s'il n'y a pas dans ce passage un seul mot qui ne porte à faux par l'application que l'Auteur en veut faire, vous m'avouerez que les preuves de l'avantage d'un

droit négatif tout différent ne sont pas fort concluantes en faveur de celui qu'il veut établir.

*Le droit négatif n'est pas celui de faire des Loix.* Non, mais il est celui de se passer de Loix. Faire de chaque acte de sa volonté une Loi particulière est bien plus commode que de suivre des Loix générales, quand même on en seroit l'oi-même l'Auteur. *Mais d'empêcher que tout le monde indistinctement ne puisse mettre en mouvement la puissance qui fait les Loix.* Il falloit dire au lieu de cela: *mais d'empêcher que qui que ce soit ne puisse protéger les Loix contre la puissance qui les subjugue.*

*Qui ne donnant pas la facilité d'innover..... Pourquoi non? Qui est-ce qui peut empêcher d'innover celui qui a la force en main, & qui n'est obligé de rendre compte de sa conduite à personne? Mais le pouvoir d'empêcher les innovations.* Disons mieux; *le pouvoir d'empêcher qu'on ne s'oppose aux innovations.*

C'est ici, Monsieur, le sophisme le plus subtil, & qui revient le plus souvent dans l'écrit que j'examine. Celui qui a la Puissance exécutive n'a jamais besoin d'innover par des actions d'éclat. Il n'a jamais besoin de constater cette innovation par des actes solennels. Il lui suffit, dans l'exercice continu de sa puissance de plier peu à peu chaque chose à sa volonté, & cela ne fait jamais une sensation bien forte.

Ceux au contraire qui ont l'œil assez attentif & l'esprit assez pénétrant pour remarquer ce progrès & pour en prévoir la conséquence, n'ont, pour l'arrêter qu'un de ces deux partis à prendre; ou de s'opposer d'abord à la première innovation qui n'est jamais qu'une bagatelle, & alors on les traite de gens inquiets, brouillons, pointilleux, toujours prêts à chercher querelle; ou bien de s'élever enfin contre un abus qui se renforce, & alors on crie à l'innovation. Je dé fie que, quoi que vos Magistrats entreprennent, vous puissiez en vous y opposant éviter à la fois ces deux reproches. Mais à choix, préférez le premier. Chaque fois que le Conseil altere quelque usage, il a son but que personne ne voit, & qu'il se garde bien de montrer. Dans le doute, arrêtez toujours toute nouveauté, petite ou grande. Si les Syndics étoient dans l'usage d'entrer au Conseil du pied droit, & qu'ils y vouluissent entrer du pied gauche, je dis qu'il faudroit les empêcher.

Nous avons ici la preuve bien sensible de la facilité de conclure le pour & le contre par la méthode que suit notre Auteur: car appliquez au droit de Réprésentation des Citoyens, ce qu'il applique au droit négatif des Conseils, & vous trouverez que sa proposition générale convient encore mieux à votre ap-

plication qu'à la sienne. *Le droit de Réprésenta-*  
*tion*, direz-vous, *n'étant pas le droit de faire des*  
*Loix*, *mais d'empêcher que la puissance qui doit*  
*les administrer ne les transgresse*, & *ne donnant*  
*pas le pouvoir d'innover mais de s'opposer aux nou-*  
*veautés*, *va directement au grand but que se pro-*  
*pose une société politique*; *celui de se conserver en*  
*conservant sa constitution*. N'est-ce pas exacte-  
ment là ce que les Réprésentans avoient à di-  
re, & ne semble-t-il pas que l'Auteur ait rai-  
sonné pour eux? Il ne faut point que les mots  
nous donnent le change sur les idées. Le pré-  
tendu droit négatif du Conseil est réellement  
un droit positif, & le plus positif même que  
l'on puisse imaginer, puisqu'il rend le petit  
Conseil feuë maître direct & absolu de l'Etat  
& de toutes les Loix, & le droit de Répré-  
sentation pris dans son vrai sens n'est lui-  
même qu'un droit négatif. Il consiste unique-  
ment à empêcher la puissance exécutive de rien  
exécuter contre les Loix.

Suivons les aveux de l'Auteur sur les pro-  
positions qu'il présente; avec trois mots ajout-  
és, il aura posé le mieux du monde votre  
état présent.

*Comme il n'y auroit point de liberté dans un*  
*Etat où le corps chargé de l'exécution des Loix*  
*auroit droit de les faire parler à sa fantaisie, puis-*  
*qu'il pourroit faire exécuter comme des Loix ses*  
*volontés les plus tyranniques.*

Voila, je pense, un tableau d'après nature; vous allez voir un tableau de fantaisie mis en opposition.

*Il n'y auroit point aussi de Gouvernement dans un Etat où le Peuple exerceroit sans regle la puissance Législative.* D'accord; mais qui est-ce qui a proposé que le peuple exerçât sans règle la puissance législative?

Après avoir ainsi posé un autre droit négatif que celui dont il s'agit, l'Auteur s'inquiète beaucoup pour savoir où l'on doit placer ce droit négatif dont il ne s'agit point, & il établit là-dessus un principe qu'assurément je ne contesterai pas. C'est que, *si cette force négative peut sans inconvenient résider dans le Gouvernement, il sera de la nature & du bien de la chose qu'on l'y place.* Puis viennent les exemples, que je ne m'attacherai pas à suivre; parce qu'ils sont trop éloignés de nous & de tout point étrangers à la question.

Celui seul de l'Angleterre qui est sous nos yeux & qu'il cite avec raison comme un modèle de la juste balance des pouvoirs respectifs, mérite un moment d'examen, & je ne me permets ici qu'après lui la comparaison du petit au grand.

*Malgré la puissance Royale, qui est très grande, la Nation n'a pas craint de donner encore au Roi la voix négative.* Mais comme il ne peut se

passer longtems de la puissance législative, & qu'il n'y auroit pas de sûreté pour lui à l'irriter, cette force-négative n'est dans le fait qu'un moyen d'arrêter les entreprises de la puissance législative, & le Prince, tranquille dans la possession du pouvoir étendu que la Constitution lui assure sera intéressé à la protéger (b).

Sur ce raisonnement & sur l'application qu'on en veut faire, vous croiriez que le pouvoir exécutif du Roi d'Angleterre est plus grand que celui du Conseil à Genève, que le droit négatif qu'a ce Prince est semblable à celui qu'usurpent vos Magistrats, que votre Gouvernement ne peut pas plus se passer que celui d'Angleterre de la puissance législative, & qu'enfin l'un & l'autre ont le même intérêt de protéger la constitution. Si l'Auteur n'a pas voulu dire cela qu'a-t-il donc voulu dire, & que fait cet exemple à son sujet ?

C'est pourtant tout le contraire à tous égards. Le Roi d'Angleterre, revêtu par les Loix d'une si grande puissance pour les protéger, n'en a point pour les enfreindre: personne en pareil cas ne lui voudroit obéir, chacun craindroit pour sa tête; les Ministres eux-mêmes la peuvent perdre s'ils irritent le Parlement: on y examine sa propre conduite. Tout Anglois à

---

(b) Page 117.

l'abri des Loix peut braver la puissance Royale; le dernier du peuple peut exiger & obtenir la réparation la plus authentique s'il est le moins du monde offensé; supposé que le Prince osât enfreindre la Loi dans la moindre chose, l'infraction seroit à l'instant relevée; il est sans droit & seroit sans pouvoir pour la soutenir.

Chez vous la Puissance du petit Conseil est absolue à tous égards; il est le Ministre & le Prince, la partie & le Juge tout-à-la-fois: il ordonne & il exécute; il cite, il fait, il emprisonne, il juge, il punit lui-même: il a la force en main pour tout faire; tous ceux qu'il emploie sont irrécherchables; il ne rend compte de sa conduite ni de la leur à personne; il n'a rien à craindre du Législateur, auquel il a seul droit d'ouvrir la bouche, & devant lequel il n'ira pas s'accuser. Il n'est jamais contraint de réparer ses injustices, & tout ce que peut espérer de plus heureux l'innocent qu'il opprime, c'est d'échapper enfin sain & sauf, mais sans satisfaction ni dédommagement.

Jugez de cette différence par les faits les plus récents. On imprime à Londres un ouvrage violemment satyrique contre les Ministres, le Gouvernement, le Roi même. Les Imprimeurs sont arrêtés. La Loi n'autorise pas cet arrêt, un murmure public s'élève, il faut les relâcher.

L'affaire ne finit pas là : les Ouvriers prennent à leur tour le Magistrat à partie , & ils obtiennent d'immenses dommages & intérêts. Qu'on mette en parallèle avec cette affaire celle du Sieur Bardin libraire à Genève ; j'en parlerai ci-après. Autre cas ; il se fait un vol dans la Ville ; sans indice & sur des soupçons en l'air un Citoyen est emprisonné contre les loix ; sa maison est fouillée, on ne lui épargne aucun des affronts faits pour les malfaiteurs. Enfin son innocence est reconnue, il est relâché, il se plaint, on le laisse dire, & tout est fini.

Supposons qu'à Londres j'eusse eu le malheur de déplaire à la Cour , que sans justice & sans raison elle eut saisi le prétexte d'un de mes Livres pour le faire brûler & me décreté. J'aurois présenté requête au Parlement comme ayant été jugé contre les Loix ; je l'aurois prouvé ; j'aurois obtenu la satisfaction la plus authentique, & le juge eut été puni, peut-être cassé.

Transportons maintenant M. Wilkes à Genève, disant , écrivant , imprimant , publiant contre le petit Conseil le quart de ce qu'il a dit , écrit , imprimé , publié hautement à Londres contre le Gouvernement la Cour le Prince. Je n'affirmerai pas absolument qu'on l'eut fait mourir , quoique je le pense ; mais sûrement il eut été saisi dans l'instant mê-

me, & dans peu très grièvement puni (c).

On dira que M. Wilkes étoit membre du corps législatif dans son pays ; & moi, ne l'étois-je pas aussi dans le mien ? Il est vrai que l'Auteur des Lettres veut qu'on n'ait aucun égard à la qualité de Citoyen. *Les regles*, dit-il, *de la procédure sont & doivent être égales pour tous les hommes : elles ne dérivent pas du droit de la Cité ; elles émanent du droit de l'humanité* (d).

Heureusement pour vous le fait n'est pas vrai (e); & quant à la maxime, c'est sous des

(c) La Loi mettant M. Wilkes à couvert de ce côté, il a fallu pour l'inquiéter prendre un autre tour, & c'est encore la Religion qu'on a fait intervenir dans cette affaire.

(d) Page 54.

(e) Le droit de recours à la grace n'appartenoit par l'Edit qu'aux Citoyens & Bourgeois; mais par leurs bons offices ce droit & d'autres furent communiqués aux natifs & habitans, qui, ayant fait cause commune avec eux, avoient besoin des mêmes précautions pour leur sûreté; les étrangers en sont demeurés exclus. L'on sent aussi que le choix de quatre parens ou amis pour assister le prévenu dans un procès criminel n'est pas fort utile à ces derniers; il ne l'est qu'à ceux que le Magistrat peut avoir intérêt de perdre, & à qui la Loi donne leur ennemi naturel pour Juge. Il est étonnant même qu'après tant d'exemples effrayans les Citoyens & Bourgeois n'aient pas pris plus de mesures pour la sûreté de leurs personnes, & que toutes

des mots : très honnêtes cacher un sophisme bien cruel. L'intérêt du Magistrat , qui dans votre Etat le rend souvent partie contre le Citoyen , jamais contre l'étranger , exige dans le premier cas que la Loi prenne des précautions beaucoup plus grandes pour que l'accusé ne soit pas condanné injustement. Cette distinction n'est que trop bien confirmée par les faits, Il n'y a peut-être pas , depuis l'établissement de la République , un seul exemple d'un jugement injuste contre un étranger , & qui comptera dans vos annales combien il y en a d'injustes & même d'atroces contre des Citoyens ? Du reste , il est très vrai que les précautions qu'il importe de prendre pour la sûreté de ceux-ci peuvent sans inconvenient s'étendre à tous les prévenus , parce qu'elles n'ont pas pour but

---

te la matière criminelle reste , sans Edits & sans Loix , presque abandonnée à la discrétion du Conseil. Un service pour lequel seul les Génevois & tous les hommes justes doivent bénir à jamais les Médiateurs est l'abolition de la question préparatoire. J'ai toujours sur les levres un rire amer quand je vois tant de beaux Livres , où les Européens s'admirent & se font compliment sur leur humanité , sortir des mêmes pays où l'on s'amuse à disloquer & briser les membres des hommes , en attendant qu'on sache s'ils sont coupables ou non. Je définis la torture un moyen presque infaillible employé par le fort pour charger le foible des crimes dont il le veut punir.

de sauver le coupable, mais de garantir l'innocent. C'est pour cela qu'il n'est fait aucune exception dans l'article XXX du règlement, qu'on voit assez n'être utile qu'aux Génevois. Revenons à la comparaison du droit négatif dans les deux Etats.

Celui du Roi d'Angleterre consiste en deux choses; à pouvoir seul convoquer & dissoudre le corps législatif, & à pouvoir rejeter les Loix qu'on lui propose; mais il ne consista jamais à empêcher la puissance législative de connaître des infractions qu'il peut faire à la Loi.

D'ailleurs cette force négative est bien tempérée; premièrement, par la Loi triennale (*f*) qui l'oblige de convoquer un nouveau Parlement au bout d'un certain tems; de plus, par sa propre nécessité qui l'oblige à le laisser presque toujours assemblé (*g*); enfin, par le droit négatif de la chambre des communes, qui en a, vis-à-vis de lui-même, un non moins puissant que le sien,

Elle est tempérée encore par la pleine autorité que chacune des deux Chambres une fois assemblées a sur elle-même; soit pour proposer,

(*f*) Devenue septennale par une faute dont les Anglois ne sont pas à se repentir.

(*g*) Le Parlement n'accordant les subsides que pour une année, force ainsi le Roi de les lui demander tous les ans.

traiter, discuter, examiner les Loix & toutes les matieres du Gouvernement ; soit par la partie de la puissance exécutive qu'elles exercent & éconjointement & séparément ; tant dans la Chambre des Communes, qui connoit des griefs publics & des atteintes portées aux Loix, que dans la Chambre des Pairs, Juges suprêmes dans les matieres criminelles, & surtout dans celles qui ont rapport aux crimes d'Etat.

Voila, Monsieur, quel est le droit négatif du Roi d'Angleterre. Si vos Magistrats n'en réclament qu'un pareil, je vous conseille de ne le leur pas contester. Mais je ne vois point quel besoin, dans votre situation présente, ils peuvent jamais avoir de la puissance législative, ni ce qui peut les contraindre à la convoquer pour agir réellement, dans quelque cas que ce puisse être ; puisque de nouvelles Loix ne sont jamais nécessaires à gens qui sont au dessus des Loix, qu'un Gouvernement qui subsiste avec ses finances & n'a point de guerre n'a nul besoin de nouveaux impôts, & qu'en revêtant le corps entier du pouvoir des chefs qu'on en tire, on rend le choix de ces chefs presque indifférent.

Je ne vois pas même en quoi pourroit les contenir le Législateur, qui, quand il existe, n'existe qu'un instant, & ne peut jamais décider que l'unique point sur lequel ils l'interrogent.

Il est vrai que le Roi d'Angleterre peut faire la guerre & la paix ; mais outre que cette puissance est plus apparente que réelle, du moins quant à la guerre, j'ai déjà fait voir ci-devant & dans le Contract Social que ce n'est pas de cela qu'il s'agit pour vous, & qu'il faut renoncer aux droits honorifiques quand on veut jouir de la liberté. J'avoue encore que ce Prince peut donner & ôter les places au gré de ses vues, & corrompre en détail le Législateur. C'est précisément ce qui met tout l'avantage du côté du Conseil, à qui de pareils moyens sont peu nécessaires & qui vous enchaîne à moindre frais. La corruption est un abus de la liberté ; mais elle est une preuve que la liberté existe, & l'on n'a pas besoin de corrompre les gens que l'on tient en son pouvoir : quant aux places, sans parler de celles dont le Conseil dispose ou par lui-même, ou par le Deux-Cent, il fait mieux pour les plus importantes ; il les remplit de ses propres membres, ce qui lui est plus avantageux encore ; car on est toujours plus sûr de ce qu'on fait par ses mains que de ce qu'on fait par celles d'autrui. L'histoïre d'Angleterre est pleine de preuves de la résistance qu'ont faite les Officiers royaux à leurs Princes, quand ils ont voulu transgresser les Loix. Voyez si vous trouvez chez vous bien des traits d'une résistance pareille faite au Conseil par les Officiers de l'E-

tat, même dans les cas les plus odieux ? Qui-conque à Genève est aux gages de la République cesse à l'instant même d'être Citoyen ; il n'est plus que l'esclave & le satellite des vingt-cinq, prêt à fouler aux pieds la Patrie & les Loix sitôt qu'ils l'ordonnent. Enfin la Loi, qui ne laisse en Angleterre aucune puissance au Roi pour mal faire, lui en donne une très grande pour faire le bien ; il ne paroît pas que ce soit de ce côté que le Conseil est jaloux d'étendre la sienne.

Les Rois d'Angleterre assurés de leurs avantages sont intéressés à protéger la constitution présente, parce qu'ils ont peu d'espoir de la changer. Vos Magistrats, au contraire, sûrs de se servir des formes de la vôtre pour en changer tout à fait le fond, sont intéressés à conserver ces formes comme l'instrument de leurs usurpations. Le dernier pas dangereux qu'il leur reste à faire est celui qu'ils font aujourd'hui. Ce pas fait, ils pourront se dire encore plus intéressés que le Roi d'Angleterre à conserver la constitution établie, mais par un motif bien différent. Voilà toute la parité que je trouve entre l'état politique de l'Angleterre & le vôtre. Je vous laisse à juger dans lequel est la liberté.

Après cette comparaison, l'Auteur, qui se plaît à vous présenter de grands exemples, vous offre celui de l'ancienne Rome. Il lui

reproche avec dédain ses Tribuns brouillons & séditieux : Il déplore amèrement sous cette orageuse administration le triste sort de cette malheureuse Ville, qui pourtant n'étant rien encore à l'érection de cette Magistrature, eut sous elle cinq cents ans de gloire & de prospérités, & devint la capitale du monde. Elle finit enfin parce qu'il faut que tout finisse ; elle finit par les usurpations de ses Grands, de ses Consuls, de ses Généraux qui l'envahirent : elle périt par l'excès de sa puissance ; mais elle ne l'avoit acquise que par la bonté de son Gouvernement. On peut dire en ce sens que ses Tribuns la détruisirent (b).

(b) Les Tribuns ne sortoient point de la Ville ; ils n'avoient aucune autorité hors de ses murs ; aussi les Consuls pour se soustraire à leur inspection tennoient-ils quelquefois les Comices dans la campagne. Or les fers des Romains ne furent point forgés dans Rome, mais dans ses armées, & ce fut par leurs conquêtes qu'ils perdirent leur liberté. Cette perte ne vint donc pas des Tribuns.

Il est vrai que César se servit d'eux comme Sylla s'étoit servi du Sénat ; chacun prenoit les moyens qu'il jugeoit les plus prompts ou les plus sûrs pour parvenir : mais il falloit bien que quelqu'un parvint, & qu'importe qui de Marius ou de Sylla, de César ou de Pompée, d'Octave ou d'Antoine fut l'usurpateur ? Quelque parti qui l'emportât l'usurpation n'en étoit pas moins inévitable ; il falloit des chefs aux Armées éloignées, & il étoit sûr qu'un de ces chefs deviendroit le maître de l'Etat :

Au reste je n'excuse pas les fautes du Peuple Romain, je les ai dites dans le Contract Social; je l'ai blâmé d'avoir usurpé la puissance exécutive qu'il devoit feurement contenir (i). J'ai montré sur quels principes le Tribunat devoit être institué, les bornes qu'on devoit lui donner, & comment tout cela se pouvoit faire. Ces regles furent mal suivies à Rome; elles auroient pu l'être mieux. Toutefois voyez ce que fit le Tribunat avec ses abus, que n'eut-il point fait bien dirigé? Je vois peu ce que peut, ici, l'Auteur des Lettres; pour conclure contre lui-même j'aurois pris le même exemple qu'il a choisi.

Le Tribunat ne faisoit pas à cela la moindre chose. Au reste, cette même sortie que fait ici l'Auteur des Lettres écrites de la Campagne sur les Tribuns du Peuple, avoit été déjà faite en 1715 par M. de Chapeaurouge Conseiller d'Etat dans un Mémoire contre l'Office de Procureur général. M. Louis Le Fort, qui remplissoit alors cette charge avec éclat, lui fit voir dans une très belle lettre en réponse à ce Mémoire, que le crédit & l'autorité des Tribuns avoient été le salut de la République, & que sa destruction n'étoit point venue d'eux, mais des Consuls. Sûrement le Procureur général Le Fort ne prévoyoit gueres par qui seroit renouvellé de nos jours le sentiment qu'il réfutoit si bien.

(i) Voyez le Contract Social Livre IV. Chap. V. Je crois qu'on trouvera dans ce Chapitre qui est fort court, quelques bonnes maximes sur cette matière.

Mais n'allons pas chercher si loin ces illustres exemples , si fastueux par eux-mêmes , & si trompeurs par leur application. Ne laissez point forger vos chaînes par l'amour-propre. Trop petits pour vous comparer à rien ; restez en vous-mêmes , & ne vous aveuglez point sur votre position. Les anciens Peuples ne sont plus un modèle pour les modernes ; ils leur sont trop étrangers à tous égards. Vous surtout , Génie-vois , gardez votre place ; & n'allez point aux objets élevés qu'on vous présente pour vous ca-cher l'abyme qu'on creuse au devant de vous. Vous n'êtes ni Romains , ni Spartiates ; vous n'êtes pas même Athéniens. Laissez là ces grands noms qui ne vous vont point. Vous êtes des Marchands , des Artisans , des Bourgeois , tou-jours occupés de leurs intérêts privés de leur travail de leur trafic de leur gain ; des gens pour qui la liberté même n'est qu'un moyen d'acqué-rir sans obstacle & de posséder en sûreté.

Cette situation demande pour vous des maxi-mes particulières. N'étant pas oisifs comme é-toient les anciens Peuples , vous ne pouvez comme eux vous occuper sans cesse du Gouver-nement : mais par cela même que vous pouvez moins y veiller de suite , il doit être institué de manière qu'il vous soit plus aisé d'en voir les manœuvres & de pourvoir aux abus. Tout soin public que votre intérêt exige doit vous être rendu

rendu d'autant plus facile à remplir que c'est un soin qui vous coûte & que vous ne prenez pas volontiers. Car vouloir vous en décharger tout-à-fait c'est vouloir cesser d'être libres. Il faut opter, dit le Philosophe bienfaisant, & ceux qui ne peuvent supporter le travail n'ont qu'à chercher le repos dans la servitude.

Un peuple inquiet désœuvré remuant, &, faute d'affaires particulières toujours prêt à se mêler de celles de l'Etat, a besoin d'être contenu, je le fais; mais encore un coup la Bourgeoisie de Genève est-elle ce Peuple-là? Rien n'y ressemble moins; elle en est l'antipode. Vos Citoyens, tout absorbés dans leurs occupations domestiques & toujours froids sur le reste; ne songent à l'intérêt public que quand le leur propre est attaqué. Trop peu soigneux d'éclairer la conduite de leurs chefs, ils ne voyent les fers qu'on leur prépare que quand ils en sentent le poids. Toujours distraits, toujours trompés, toujours fixés sur d'autres objets, ils se laissent donner le change sur le plus important de tous, & vont toujours cherchant le remede, faute d'avoir su prévenir le mal. A force de compasser leurs démarches ils ne les font jamais qu'après coup. Leurs lenteurs les auraient déjà perdus cent fois si l'impatience du Magistrat ne les eut sauvés, & si, pressé d'exercer ce pouvoir suprême auquel il aspire, il

ne les eut lui-même avertis du danger.

Suivez l'historique de votre Gouvernement, vous verrez toujours le Conseil, ardent dans ses entreprises, les manquer le plus souvent par trop d'empressement à les accomplir, & vous verrez toujours la Bourgeoisie revenir enfin sur ce qu'elle a laissé faire sans y mettre opposition.

En 1570. l'Etat étoit obéré de dettes & affligé de plusieurs fléaux. Comme il étoit mal aisé dans la circonstance d'assembler souvent le Conseil général, on y propose d'autoriser les Conseils de pourvoir aux besoins présens: la proposition passe. Ils partent de-là pour s'arroger le droit perpétuel d'établir des impôts, & pendant plus d'un siècle on les laisse faire sans la moindre opposition.

En 1714. on fait par des vues secrètes (k) l'entreprise immense & ridicule des fortifications, sans daigner consulter le Conseil général, & contre la teneur des Edits. En conséquence de ce beau projet on établit pour dix ans des impôts sur lesquels on ne le consulte pas davantage: Il s'élève quelques plaintes; on les dédaigne; & tout se tait.

En 1725 le terme des impôts expire; il s'a-

---

(k) Il en a été parlé ci-devant.

git de les prolonger. C'étoit pour la Bourgeoisie le moment tardif mais nécessaire de revendiquer son droit négligé si longtemps. Mais la peste de Marseille & la Banque royale ayant dérangé le commerce, chacun occupé des dangers de sa fortune oublie ceux de sa liberté. Le Conseil, qui n'oublie pas ses vues, renouvelle en Deux-Cent les impôts, sans qu'il soit question du Conseil général.

A l'expiration du second terme les Citoyens se réveillent, & après cent soixante ans d'indolence, ils réclament enfin tout de bon leur droit. Alors au lieu de céder ou temporiser, on trame une conspiration (I). Le complot se dé-

(I) Il s'agissoit de former, par une enceinte barriquée, une espece de Citadelle autour de l'élévation sur laquelle est l'Hôtel-de-Ville, pour assurer de là tout le Peuple. Les bois déjà préparés pour cette enceinte, un plan de disposition pour la garnir, les ordres donnés en conséquence aux Capitaines de la garnison, des transports de munitions & d'armes de l'Arsenal à l'Hôtel-de-Ville, le tamponnement de vingt-deux pieces de canon dans un boulevard éloigné, le transmarchement clandestin de plusieurs autres; en un mot tous les apprêts de la plus violente entreprise faits sans l'aveu des Conseils par le Syndic de la garde & d'autres Magistrats, ne purent suffire, quand tout cela fut découvert, pour obtenir qu'on fit le procès aux coupables, ni même qu'on improuvât nettement leur projet. Cependant la Bourgeoisie, alors maîtresse de la Place, les laissa paisiblement sortir sans

couver; les Bourgeois sont forcés de prendre les armes, & par cette violente entreprise le Conseil perd en un moment un siècle d'usurpation.

A peine tout semble pacifié que, ne pouvant endurer cette espèce de défaite, on forme un nouveau complot. Il faut derechef recourir aux armes; les Puissances voisines interviennent, & les droits mutuels sont enfin réglés.

En 1650. les Conseils inférieurs introduisent dans leurs corps une manière de recueillir les suffrages, meilleure que celle qui est établie, mais qui n'est pas conforme aux Edits. On connaît en Conseil général de suivre l'ancien où se glissent bien des abus, & cela dure cinquante ans & davantage, avant que les Citoyens songent à se plaindre de la contravention ou à demander l'introduction d'un pareil usage dans le Conseil dont ils sont membres. Ils la demandent enfin, & ce qu'il y a d'incroyable est qu'on leur oppose tranquillement ce même Edit qu'on viole depuis un demi-siècle.

En 1707. un Citoyen est jugé clandestine-

---

troubler leur retraite, sans leur faire la moindre insulte, sans entrer dans leurs maisons, sans inquiéter leurs familles, sans toucher à rien qui leur appartint. En tout autre pays le Peuple eut commencé par massacer ces conspirateurs, & mettre leurs maisons au pillage.

ment contre les Loix , condanné , arquebusé dans la prison , un autre est pendu sur la déposition d'un seul faux-témoin connu pour tel , un autre est trouvé mort . Tout cela passe , & il n'en est plus parlé qu'en 1734. que quelqu'un s'avise de demander au Magistrat des nouvelles du Citoyen arquebusé trente ans auparavant.

En 1736 on érige des Tribunaux criminels sans Syndics . Au milieu des troubles qui régnent alors , les Citoyens , occupés de tant d'autres affaires , ne peuvent songer à tout . En 1758. on répète la même manœuvre ; celui qu'elle regarde veut se plaindre ; on le fait taire , & tout se tait . En 1762. on la renouvelle encore (m) : les Citoyens se plaignent enfin

(m) Et à quelle occasion ! Voilà une inquisition d'Etat à faire frémir . Est-il concevable que dans un pays libre on punisse criminellement un Citoyen pour avoir , dans une lettre à un autre Citoyen non imprimée , raisonnable en termes décens & mesurés sur la conduite du Magistrat envers un troisième Citoyen ? Trouvez-vous des exemples de violences pareilles dans les Gouvernemens les plus absolus ? A la retraite de M. de Silhouette je lui écrivis une Lettre qui courut Paris . Cette Lettre étoit d'une hardiesse que je ne trouve pas moi-même exempte de blâme ; c'est peut-être la seule chose répréhensible que j'aye écrite en ma vie . Cependant m'a-t-on dit le moindre mot à ce sujet ? On n'y a pas même songé . En France on punit les libelles ; on fait très bien ; mais on laisse aux particuliers une liberté

l'année suivante. Le Conseil répond; vous venez trop tard; l'usage est établi.

En Juin 1762. un Citoyen que le Conseil avoit pris en haine est flétrti dans ses Livres, & personnellement décrété contre l'Edit le plus formel. Ses parens étonnés demandent par requête communication du décret; elle leur est refusée, & tout se tait. Au bout d'un an d'attente le Citoyen flétrti voyant que nul ne proteste renonce à son droit de-Cité. La Bourgeoisie ouvre enfin les yeux & réclame contre la violation de la Loi: il n'étoit plus tems.

Un fait plus mémorable par son espece, quoiqu'il ne s'agisse que d'une bagatelle est celui du Sieur Bardin. Un Libraire commet à son correspondant des exemplaires d'un Livre nouveau; avant que les exemplaires arrivent le Livre est défendu. Le Libraire va déclarer au Magistrat sa commission, & demander ce qu'il doit faire. On lui ordonne d'avertir quand les exemplaires arriveront; ils arrivent, il les dé-

---

honnête de raisonner entre eux sur les affaires publiques, & il est inoui qu'on ait cherché querelle à quelqu'un pour avoir, dans des lettres restées manuscrites, dit son avis, sans satyre & sans invective, sur ce qui se fait dans les Tribunaux. Après avoir tant aimé le Gouvernement républicain faudra-t-il changer de sentiment dans ma vieillesse, & trouver enfin qu'il y a plus de véritable liberté dans les Monarchies que dans nos Républiques?

clare, on les fait ; il attend qu'on les lui rende ou qu'on les lui paye ; on ne fait ni l'un ni l'autre : il les redemande, on les garde. Il présente requête pour qu'ils soient renvoyés, rendus, ou payés : On refuse tout. Il perd ses Livres, & ce sont des hommes publics chargés de punir le vol, qui les ont gardés.

Qu'on pese bien toutes les circonstances de ce fait, & je doute qu'on trouve aucun autre exemple semblable dans aucun Parlement, dans aucun Sénat, dans aucun Conseil, dans aucun Divan, dans quelque Tribunal que ce puisse être. Si l'on vouloit attaquer le droit de propriété sans raison sans prétexte & jusques dans sa racine, il feroit impossible de s'y prendre plus ouvertement. Cependant l'affaire passe, toute le monde se tait, & sans des griefs plus graves il n'eut jamais été question de celui-là. Combien d'autres sont restés dans l'obscurité faute d'occasions pour les mettre en évidence ?

Si l'exemple précédent est peu important en lui-même, en voici un d'un genre bien différent. Encore un peu d'attention, Monsieur, pour cette affaire, & je supprime toutes celles que je pourrois ajouter.

Le 20 Novembre 1763 au Conseil général assemblé pour l'élection du Lieutenant & du Trésorier, les Citoyens remarquent une différence entre l'Edit imprimé qu'ils ont & l'Edit

manuscrit dont un Sécrétaire d'Etat fait lecture ; en ce que l'élection du Trésorier doit par le premier se faire avec celle des Syndics, & par le second avec celle du Lieutenant. Ils remarquent , de plus , que l'élection du Trésorier qui selon l'Edit doit se faire tous les trois ans , ne se fait que tous les six ans selon l'usage , & qu'au bout des trois ans on se contente de proposer la confirmation de celui qui est en place.

Ces différences du texte de la Loi entre le Manuscrit du Conseil & l'Edit imprimé , qu'on n'avoit point encore observées , en font remarquer d'autres qui donnent de l'inquiétude sur le reste. Malgré l'expérience qui apprend aux Citoyens l'inutilité de leurs Réprésenteries les mieux fondées , ils en font à ce sujet de nouvelles , demandant que le texte original des Edits soit déposé en Chancellerie ou dans tel autre lieu public au choix du Conseil , où l'on puisse comparer ce texte avec l'imprimé .

Or vous vous rappellerez , Monsieur , que par l'Article XLII de l'Edit de 1738 il est dit qu'on fera imprimer *au plus tôt* un Code général des Loix de l'Etat , qui contiendra tous les Edits & Réglements. Il n'a pas encore été question de ce Code au bout de vingt six ans , & les Citoyens ont gardé le silence (n).

---

(n) De quelle excuse de quel prétexte peut-on

Vous vous rappellerez encore que, dans un Mémoire imprimé en 1745, un membre proscrit des Deux-Cents jeta de violens soupçons sur la fidélité des Edits imprimés en 1713 & réimprimés en 1735, deux époques également suspectes. Il dit avoir collationné sur des Edits manuscrits ces imprimés, dans lesquels il affirme avoir trouvé quantité d'erreurs dont il a fait note, & il rapporte les propres termes d'un Edit de 1556, omis tout entier dans l'imprimé. A des imputations si graves le Conseil n'a rien répondu, & les Citoyens ont gardé le silence.

Accordons, si l'on veut, que la dignité du Conseil ne lui permettoit pas de répondre alors aux imputations d'un proscrit. Cette même dignité, l'honneur compromis, la fidélité suspectée exigeoient maintenant une vérification que

couvrir l'inobservation d'un Article aussi express & aussi important? Cela ne se conçoit pas. Quand par hazard on en parle à quelques Magistrats en conversation, ils répondent froidement. *Chaque Edit particulier est imprimé, rasssemblez-les.* Comme si l'on étoit sûr que tout fut imprimé, & comme si le recueil de ces chiffons fornoit un corps de Loix complet, un code général revêtu de l'authenticité requise & tel que l'annonce l'Article XLII! Est-ce ainsi que ces Messieurs remplissent un engagement aussi formel? Quelles conséquences sinistres ne pourroit-on pas tirer de pareilles émissions?

différens textes des mêmes Loix, l'un pour les particuliers & l'autre pour le Gouvernement! Où êtes-vous jamais rien de semblable? Et toutefois sur toutes ces découvertes tardives, sur tous ces refus révoltans, les Citoyens, conduits dans leurs demandes les plus légitimes, se taisent, attendent, & demeurent en repos.

Voila, Monsieur, des faits notoires dans votre Ville, & tous plus connus de vous que de moi; j'en pourrois ajouter cent autres, sans compter ceux qui me sont échapés. Ceux-ci suffiront pour juger si la Bourgeoisie de Genève est ou fut jamais, je ne dis pas remuante & séditieuse, mais vigilante, attentive, facile à s'émouvoir pour défendre ses droits les mieux établis & le plus ouvertement attaqués?

On nous dit qu'une *Nation vive, ingénieuse & très occupée de ses droits politiques auroit un extrême besoin de donner à son Gouvernement une force négative* (q). En expliquant cette force négative on peut convenir du principe; mais est-ce à vous qu'on en veut faire l'application? A-t-on donc oublié qu'on vous donne ailleurs plus de sang-froid qu'aux autres Peuples (r)? Et comment peut-on dire que celui de Genève s'occupe beaucoup de ses droits politiques, quand on voit qu'il ne s'en occupe jamais que

(q) Page 170.

(r) Page 154.

tard, avec répugnance, & seulement quand le péril le plus pressant l'y constraint ? De sorte qu'en n'attaquant pas si brusquement les droits de la Bourgeoisie, il ne tient qu'au Conseil qu'elle ne s'en occupe jamais.

Mettions un moment en parallèle les deux partis pour juger duquel l'activité est le plus à craindre, & où doit être placé le droit négatif pour modérer cette activité.

D'un côté je vois un peuple très-peu nombreux, paisible & froid, composé d'hommes laborieux, amateurs du gain, soumis pour leur propre intérêt aux Loix & à leurs Ministres, tout occupés de leur négoce ou de leurs métiers; tous, égaux par leurs droits & peu distingués par la fortune, n'ont entre eux ni chefs ni cliens; tous, tenus par leur commerce par leur état par leurs biens dans une grande dépendance du Magistrat, ont à le ménager; tous craignent de lui déplaire; s'ils veulent se mêler des affaires publiques c'est toujours au préjudice des leurs. Distraits d'un côté par des objets plus intéressans pour leurs familles; de l'autre, arrêtés par des considérations de prudence, par l'expérience de tous les tems, qui leur apprend combien dans un aussi petit Etat que le vôtre où tout particulier est incessamment sous les yeux du Conseil il est dangereux de l'offenser, ils sont portés par les raisons les plus fortes à tout

sacrifier à la paix; car c'est par elle seule qu'ils peuvent prospérer; & dans cet état de choses chacun trompé par son intérêt privé aime encore mieux être protégé que libre, & fait sa cour pour faire son bien.

De l'autre côté je vois dans une petite Ville, dont les affaires sont au fond très peu de chose, un corps de Magistrats indépendant & perpétuel, presque oisif par état, faire sa principale occupation d'un intérêt très grand, & très naturel pour ceux qui commandent, c'est d'accroître incessamment son empire; car l'ambition comme l'avarice se nourrit de ses avantages, & plus on étend sa puissance, plus on est dévoré du désir de tout pouvoir. Sans cesse attentif à marquer des distances trop peu sensibles dans ses égaux de naissance, il ne voit en eux que ses inférieurs, & brûle d'y voir ses sujets. Armé de toute la force publique, dépositaire de toute l'autorité, interprète & dispensateur des Loix qui le gênent, il s'en fait une arme offensive & défensive, qui le rend redoutable, respectable, sacré pour tous ceux qu'il veut outrager. C'est au nom même de la Loi qu'il peut la transgresser impunément. Il peut attaquer la constitution en feignant de la défendre; il peut punir comme un rebelle qui-conque ose la défendre en effet. Toutes les entreprises de ce corps lui deviennent faciles;

Il ne laisse à personne le droit de les arrêter ni d'en connoître: il peut agir, différer, suspendre; il peut séduire effrayer punir ceux qui lui résistent; & s'il daigne employer pour cela des prétextes, c'est plus par bienféance que par nécessité. Il a donc la volonté d'étendre sa puissance, & le moyen de parvenir à tout ce qu'il veut. Tel est l'état relatif du petit Conseil & de la Bourgeoisie de Genève. Lequel de ces deux corps doit avoir le pouvoir négatif pour arrêter les entreprises de l'autre? L'Auteur des Lettres assure que c'est le premier.

Dans la plupart des Etats les troubles internes viennent d'une populace brutale & stupide, échauffée d'abord par d'insupportables vexations, puis ameutée en secret par des brouillons adroits, revêtus de quelque autorité qu'ils veulent étendre. Mais est-il rien de plus faux qu'une pareille idée appliquée à la Bourgeoisie de Genève, à sa partie au moins qui fait face à la puissance pour le maintien des Loix? Dans tous les tems cette partie a toujours été l'ordre moyen entre les riches & les pauvres, entre les chefs de l'Etat & la populace. Cet ordre, composé d'hommes à-peu-près égaux en fortune, en état, en lumières, n'est ni assez élevé pour avoir des prétentions, ni assez bas pour n'avoir rien à perdre. Leur grand intérêt leur intérêt commun est que les Loix soient obser-

vées, les Magistrats respectés, que la constitution se soutienne & que l'Etat soit tranquille. Personne dans cet ordre ne jouit à nul égard d'une telle supériorité sur les autres qu'il puisse les mettre en jeu pour son intérêt particulier. C'est la plus saine partie de la République, la seule qu'on soit assuré ne pouvoir dans sa conduite se proposer d'autre objet que le bien de tous. Aussi voit-on toujours dans leurs démarques communes une décence, une modestie, une fermeté respectueuse, une certaine gravité d'hommes qui se sentent dans leur droit & qui se tiennent dans leur devoir. Voyez, au contraire, de quoi l'autre parti s'étaye; de gens qui nagent dans l'opulence, & du peuple le plus abject. Est-ce dans ces deux extrêmes, l'un fait pour acheter l'autre pour se vendre, qu'on doit chercher l'amour de la justice & des loix? C'est par eux toujours que l'Etat dégénere: Le riche tient la Loi dans sa bourse, & le-pauvre aime mieux du pain que la liberté. Il suffit de comparer ces deux partis pour juger lequel doit porter aux Loix la première atteinte; & cherchez en effet dans votre histoire si tous les complots ne sont pas toujours venus du côté de la Magistrature, & si jamais les Citoyens ont eu recours à la force que lorsqu'il l'a fallu pour s'en garantir?

On raille, sans doute, quand, sur les con-

sé-

séquences du droit que réclament vos Concitoyens, on vous représente l'Etat en proye à la brigue, à la séduction, au premier venu. Ce droit négatif que veut avoir le Conseil fut inconnu jusqu'ici; quels maux en est-il arrivé? Il en fut arrivé d'affreux s'il eut voulu s'y tenir quand la Bourgeoisie a fait valoir le sien. Rétorquez l'argument qu'on tire de deux cents ans de prospérité; que peut-on répondre? Ce Gouvernement, direz-vous, établi par le tems, soutenu par tant de titres, autorisé par un si long usage, consacré par ses succès, & où le droit négatif des Conseils fut toujours ignoré, ne vaut-il pas bien cet autre Gouvernement arbitraire, dont nous ne connaissons encore ni les propriétés, ni ses rapports avec notre bonheur, & où la raison ne peut nous montrer que le comble de notre misère?

Supposer tous les abus dans le parti qu'on attaque & n'en supposer aucun dans le sien, est un sophisme bien grossier & bien ordinaire, dont tout homme sensé doit se garantir. Il faut supposer des abus de part & d'autre, parce qu'il s'en glisse par tout; mais ce n'est pas à dire qu'il y ait égalité dans leurs conséquences. Tout abus est un mal, souvent inévitable, pour lequel on ne doit pas proscrire ce qui est bon en soi. Mais comparez, & vous trouverez d'un côté des maux fûrs, des maux terribles sans borne & sans fin; de l'autre l'abus même diffi-

cile, qui s'il est grand sera passager, & tel, que quand il a lieu il porte toujours avec lui son remede. Car encore une fois il n'y a de liberté possible que dans l'observation des Loix ou de la volonté générale, & il n'est pas plus dans la volonté générale de nuire à tous, que dans la volonté particulière de nuire à soi-même. Mais supposons cet abus de la liberté aussi naturel que l'abus de la puissance. Il y aura toujours cette différence entre l'un & l'autre, que l'abus de la liberté tourne au préjudice du peuple qui en abuse, & le punissant de son propre tort le force à en chercher le remede; ainsi de ce côté le mal n'est jamais qu'une crise; il ne peut faire un état permanent. Au lieu que l'abus de la puissance ne tournant point au préjudice du puissant mais du foible, cest par sa nature sans mesure sans frein sans limites: Il ne finit que par la destruction de celui qui seul en ressent le mal. Disons donc qu'il faut que le Gouvernement appartienne au petit nombre, l'inspection sur le Gouvernement à la généralité, & que si de part ou d'autre l'abus est inévitable, il vaut encore mieux qu'un peuple soit malheureux par sa faute qu'opprimé sous la main d'autrui.

Le premier & le plus grand intérêt public est toujours la justice. Tous veulent que les conditions soient égales pour tous, & la justice n'est que cette égalité. Le Citoyen ne veut que les Loix & que l'observation des Loix. Chaque

particulier dans le peuple fait bien que s'il y a des exceptions, elles ne seront pas en sa faveur.

Ainsi tous craignent les exceptions, & qui craint les exceptions aime la Loi. Chez les Chefs c'est toute autre chose : leur état même est un état de préférence, & ils cherchent des préférences par tout (s). S'ils veulent des Loix, ce n'est pas pour leur obéir, c'est pour en être les arbitres. Ils veulent des Loix pour se mettre à leur place & pour se faire craindre en leur nom. Tout les favorise dans ce projet. Ils se servent des droits qu'ils ont pour usurper sans risque ceux qu'ils n'ont pas. Comme ils parlent toujours au nom de la Loi, même en la violent, quiconque ose la défendre contre eux est un séditions un rebelle : il doit périr ; & pour eux, toujours sûrs de l'impunité dans leurs entreprises, le pis qui leur arrive est de ne pas réussir. S'ils ont besoin d'appuis, par tout ils en trouvent. C'est une ligue naturelle que celle des

(s) La justice dans le peuple est une vertu d'état ; la violence & la Tyrannie est de même dans les Chefs un vice d'état. Si nous étions à leurs places nous autres particuliers, nous deviendrions comme eux violens usurpateurs iniques. Quand des Magistrats viennent donc nous prêcher leur intégrité leur modération, leur justice, ils nous trompent, s'ils veulent obtenir ainsi la confiance que nous ne leur devons pas : non qu'ils ne puissent avoir personnellement ces vertus dont ils se vantent ; mais alors ils font une exception ; & ce n'est pas aux exceptions que la Loi doit avoir égard.

forts, & ce qui fait la foiblesse des faibles est de ne pouvoir se liguer ainsi. Tel est le destin du peuple d'avoir toujours au dedans & au dehors ses parties pour juges. Heureux! quand il en peut trouver d'assez équitables pour le protéger contre leurs propres maximes, contre ce sentiment si gravé dans le cœur humain d'aimer & favoriser les intérêts semblables aux nôtres. Vous avez eu cet avantage une fois, & ce fut contre toute attente. Quand la Médiation fut acceptée, on vous crut écrasés : mais vous eutes des défenseurs éclairés & fermes, des Médiateurs intégrés & généreux ; la justice & la vérité triompherent. Puissiez-vous être heureux deux fois ! vous aurez jouï d'un bonheur bien rare, & dont vos oppresseurs ne paroissent guere allarmés.

Après vous avoir étalé tous les maux imaginaires d'un droit aussi ancien que votre Constitution & qui jamais n'a produit aucun mal, on pallie, on nie ceux du Droit nouveau qu'on usurpe & qui se font sentir dès aujourd'hui. Forcé d'avouer que le Gouvernement peut abuser du droit négatif jusqu'à la plus intolérable tyrannie, on affirme que ce qui arrive n'arrivera pas, & l'on change en possibilité sans vraisemblance ce qui se passe aujourd'hui sous vos yeux. Personne, ose-t-on dire, ne dira que le Gouvernement ne soit équitable & doux ; & remarquez que cela se dit en réponse à des Réprésentations où l'on se plaint des injustices &

des violences du Gouvernement. C'est là vraiment ce qu'on peut appeler du beau style : c'est l'éloquence de Périclès, qui renversé par Thucydide à la lutte, prouvoit aux spectateurs que c'étoit lui qui l'avoit terrassé.

Ainsi donc en s'emparant du bien d'autrui sans prétexte, en emprisonnant sans raison les innocens, en flétrissant un Citoyen sans l'ouïr, en jugeant illégalement un autre, en protégeant les Livres obscènes, en brûlant ceux qui respirent la vertu, en persécutant leurs auteurs, en cachant le vrai texte des Loix, en refusant les satisfactions les plus justes, en exerçant le plus dur despotisme, en détruisant la liberté qu'ils devroient défendre, en opprimant la Patrie dont ils devroient être les peres, ces Messieurs se font compliment à eux-mêmes sur la grande équité de leurs jugemens, ils s'extasient sur la douceur de leur administration, ils affirment avec confiance que tout le monde est de leur avis sur ce point. Je doute fort, toutefois, que cet avis soit le vôtre, & je suis sûr au moins qu'il n'est pas celui des Réprésentans..

Que l'intérêt particulier ne me rende point injuste. C'est de tous nos penchans celui contre lequel je me tiens le plus en garde & auquel j'espere avoir le mieux résisté. Votre Magistrat est équitable dans les choses indifférentes, je le crois porté même à l'être toujours; ses places sont peu lucratives; il rend la justice & ne la

vend point; il est personnellement integre, dé-  
sintéressé, & je fais que dans ce Conseil si des-  
potique il regne encore de la droiture & des  
vertus. En vous montrant les conséquences du  
droit négatif je vous ai moins dit ce qu'ils fe-  
ront devenus Souverains, que ce qu'ils conti-  
nueront à faire pour l'être. Une fois reconnus  
tels leur intérêt sera d'être toujours justes, & il  
l'est dès aujourd'hui d'être justes le plus sou-  
vent: mais malheur à quiconque osera recourir  
aux Loix encore, & réclamer la liberté! C'est  
contre ces infortunés que tout devient permis,  
légitime. L'équité, la vertu, l'intérêt même ne  
tiennent point devant l'amour de la domination,  
& celui qui sera juste étant le maître n'épargne  
aucune injustice pour le devenir.

Le vrai chemin de la Tyrannie n'est point  
d'attaquer directement le bien public; ce seroit  
réveiller tout le monde pour le défendre; mais  
c'est d'attaquer successivement tous ses défen-  
seurs, & d'effrayer quiconque oseroit encore as-  
pirer à l'être. Persuadez à tous que l'intérêt pu-  
blic n'est celui de personne, & par cela seul la  
servitude est établie; car quand chacun sera sous  
le joug où sera la liberté commune? Si quicon-  
que ose parler est écrasé dans l'instant même,  
où seront ceux qui voudront l'imiter, & quel  
sera l'organe de la généralité quand chaque in-  
dividu gardera le silence? Le Gouvernement  
févira donc contre les zélés & sera juste avec les

autres, jusqu'à ce qu'il puisse être injuste avec tous impunément. Alors sa justice ne sera plus qu'une économie pour ne pas dissiper sans raison son propre bien.

Il y a donc un sens dans lequel le Conseil est juste, & doit l'être par intérêt : mais il y en a un dans lequel il est du système qu'il s'est fait d'être souverainement injuste, & mille exemples ont du vous apprendre combien la protection des Loix est insuffisante contre la haine du Magistrat. Que sera-ce, lorsque devenu seul maître absolu par son droit négatif il ne sera plus gêné par rien dans sa conduite, & ne trouvera plus d'obstacle à ses passions ? Dans un si petit Etat où nul ne peut se cacher dans la foule, qui ne vivra pas alors dans d'éternelles frayeurs, & ne sentira pas à chaque instant de sa vie le malheur d'avoir ses égaux pour maîtres ? Dans les grands Etats les particuliers sont trop loin du Prince & des chefs pour en être vus, leur petitesse les sauve, & pourvu que le peuple paye on le laisse en paix. Mais vous ne pourrez faire un pas sans sentir le poids de vos fers. Les parents, les amis, les protégés, les espions de vos maîtres feront plus vos maîtres qu'eux ; vous n'oserez ni défendre vos droits ni réclamer votre bien, crainte de vous faire des ennemis ; les recoins les plus obscurs ne pourront vous dérober à la Tyrannie, il faudra nécessairement être satellite ou victime : Vous sentirez à la fois

l'esclavage politique & le civil, à peine oserez-vous respirer en liberté. Voila, Monsieur, où doit naturellement vous mener l'usage du droit négatif tel que le Conseil se l'arroge. Je crois qu'il n'en voudra pas faire un usage aussi funeste, mais il le pourra certainement, & la seule certitude qu'il peut impunément être injuste, vous fera sentir les mêmes maux que s'il l'étoit en effet.

Je vous ai montré, Monsieur, l'état de votre Constitution tel qu'il se présente à mes yeux. Il résulte de cet exposé que cette Constitution, prisé dans son ensemble est bonne & saine, & qu'en donnant à la liberté ses véritables bornes, elle lui donne en même tems toute la solidité qu'elle doit avoir. Car le Gouvernement ayant un droit négatif contre les innovations du Législateur, & le Peuple un droit négatif contre les usurpations du Conseil, les Loix seules régnent & règnent sur tous ; le premier de l'Etat ne leur est pas moins soumis que le dernier, aucun ne peut les enfreindre, nul intérêt particulier ne peut les changer, & la Constitution demeure inébranlable.

Mais si au contraire les Ministres des Loix en deviennent les seuls arbitres, & qu'ils puissent les faire parler ou taire à leur gré : si le droit de Réprésentation seul garant des Loix & de la liberté n'est qu'un droit illusoire & vain qui n'ait en aucun cas aucun effet nécessaire ; je

ne

ne vois point de servitude pareille à la vôtre , & l'image de la liberté n'est plus chez vous qu'un leurre méprisant & puérile , qu'il est même indécent d'offrir à des hommes sensés . Que fera alors d'assembler le Législateur , puisque la volonté du Conseil est l'unique Loi ? Que fera d'élier solennellement des Magistrats qui d'avance étoient déjà vos Juges , & qui ne tiennent de cette élection qu'un pouvoir qu'ils exerçoient auparavant ? Soumettez-vous de bonne grâce , & renoncez à ces jeux d'enfants , qui , devenus frivolles , ne sont pour vous qu'un avilissement de plus .

Cet état étant le pire où l'on puisse tomber n'a qu'un avantage ; c'est qu'il ne fauroit changer qu'en mieux . C'est l'unique ressource des maux extrêmes , mais cette ressource est toujours grande , quand des hommes de sens & de cœur la sentent & savent s'en prévaloir . Que la certitude de ne pouvoir tomber plus bas que vous n'êtes doit vous rendre fermes dans vos démarches ! mais soyez sûrs que vous ne sortirez point de l'abîme , tant que vous serez divisés , tant que les uns voudront agir & les autres rester tranquilles .

Me voici , Monsieur , à la conclusion de ces Lettres . Après vous avoir montré l'état où vous êtes , je n'entreprendrai point de vous tracer la route que vous devez suivre pour en sortir . S'il en est une , étant sur les lieux mêmes , vous &

vos Concitoyens la devez voir mieux que moi ; quand on fait où l'on est & où l'on doit aller, on peut se diriger sans peine.

L'Auteur des Lettres dit que *si on remarquoit dans un Gouvernement une pente à la violence il ne faudroit pas attendre à la redresser que la Tyrannie s'y fut fortifiée* (*t*). Il dit encore, en supposant un cas qu'il traite à la vérité de chimere, qu'il *resteroit un remede triste mais légal, & qui dans ce cas extrême pourroit être employé comme on emploie la main d'un Chirurgien, quand la gangrène se déclare* (*v*). Si vous êtes ou non dans ce cas supposé chimérique, c'est ce que je viens d'examiner. Mon conseil n'est donc plus ici nécessaire ; l'Auteur des Lettres vous l'a donné pour moi. Tous les moyens de réclamer contre l'injustice sont permis quand ils sont paisibles, & plus forte raison sont permis ceux qu'autorisent les loix.

Quand elles sont transgessées dans des cas particuliers vous avez le droit de Réprésentation pour y pourvoir. Mais quand ce droit même est contesté, c'est le cas de la garantie. Je ne l'ai point mise au nombre des moyens qui peuvent rendre efficace une Réprésentation, les Médiateurs eux-mêmes n'ont point entendu l'y mettre, puisqu'ils ont déclaré ne vouloir porter nulle atteinte à l'indépendance de l'Etat, & qu'alors,

---

(*t*) Page 172.

(*v*) Page 101.

cependant, ils auroient mis, pour ainsi dire, la Clef du Gouvernement dans leur poche (x). Ainsi dans le cas particulier l'effet des Réprésenteries rejetées est de produire un Conseil général; mais l'effet du droit même de Réprésentation rejeté paroît être le recours à la garantie. Il faut que la machine ait en elle-même tous les ressorts qui doivent la faire jouer: quand elle s'arrête, il faut appeler l'Ouvrier pour la remonter.

Je vois trop où va cette ressource, & je sens encore mon cœur patriote en gémir. Aussi, je le repete, je ne vous propose rien; qu'oserois-je dire? Délibérez avec vos Concitoyens & ne comptez les voix qu'après les avoir pesées. Désfiez-vous de la turbulente jeunesse, de l'opulence insolente & de l'indigence vénale; nul salutaire conseil ne peut venir de ces côtés-là. Consultez ceux qu'une honnête médiocrité garantit des séductions de l'ambition & de la misere; ceux dont une honorable vieillesse couronne une vie sans reproche; ceux qu'une longue expérience

---

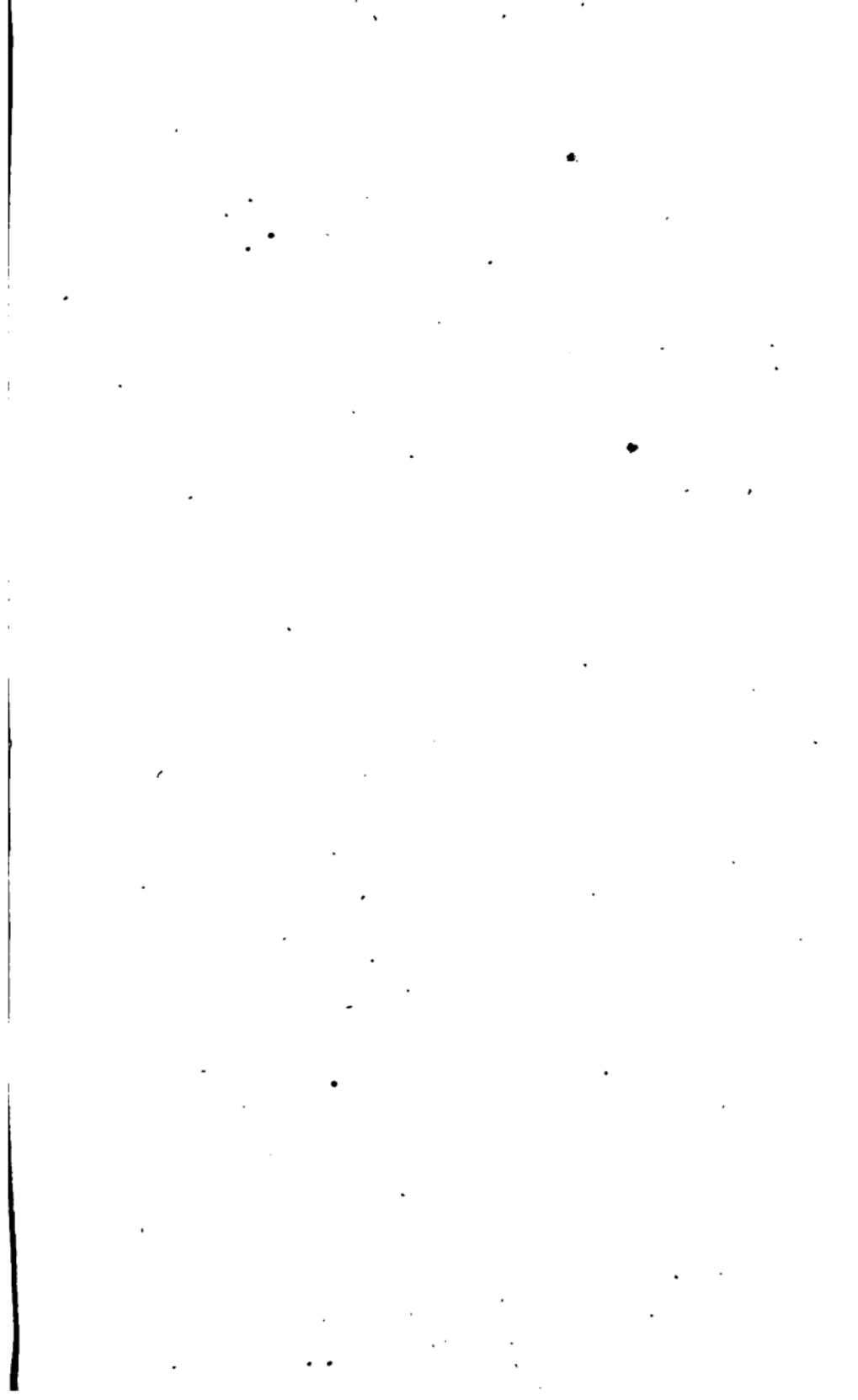
(x) La conséquence d'un tel système eut été d'établir un Tribunal de la Médiation résident à Genève, pour connoître des transgressions des Loix. Par ce Tribunal la souveraineté de la République eut bientôt été détruite, mais la liberté des Citoyens eut été beaucoup plus assurée qu'elle ne peut l'être si l'on ôte le droit de Réprésentation. Or de n'être Souverain que de nom ne signifie pas grand'chose, mais d'être libre en effet signifie beaucoup.

a versés dans les affaires publiques; ceux qui, sans ambition dans l'Etat n'y veulent d'autre rang que celui de Citoyens; enfin ceux qui n'ayant jamais eu pour objet dans leurs démarches que le bien de la patrie & le maintien des Loix, ont mérité par leurs vertus l'estime du public, & la confiance de leurs égaux.

Mais surtout réunissez-vous tous. Vous êtes perdus sans ressource si vous restez divisés. Et pourquoi le seriez-vous, quand de si grands intérêts communs vous unissent? Comment dans un pareil danger la basse jalousie & les petites passions osent-elles se faire entendre? Valent-elles qu'on les contente à si haut prix, & faudrait-il que vos enfans disent un jour en pleurant sur leurs fers; voila le fruit des dissentions de nos peres? En un mot, il s'agit moins ici de délibération que de concorde; le choix du parti que vous prendrez n'est pas la plus grande affaire: Fut-il mauvais en lui-même, prenez-le tous ensemble; par cela seul il deviendra le meilleur, & vous ferez toujours ce qu'il faut faire pourvu que vous le fassiez de concert. Voilà mon avis, Monsieur, & je finis par où j'ai commencé. En vous obéissant j'ai rempli mon dernier devoir envers la Patrie. Maintenant je prends congé de ceux qui l'habitent; il ne leur reste aucun mal à me faire, & je ne puis plus leur faire aucun bien.

F I N.

74753772





Front board rehitted

P Halford 4/94

Repaired  
N. Hadgraft  
7. 2000

